# الحقوقة

تَأْلِيثُ الْعِهَا لَهُ مَنْ مَمَّالِ لِذِنْ حَسِسَتَن بِن يُوسُفِ لَكِيلَى الْعِهَا لِهُ مَنْ مَمَّالِ لِذِن حَسِسَتَن بِن يُوسُفِ لَكِيلَى

> وَ مِسَالِهُ النَّصِوْرِ وَالنَّصِدَ نِيَ الصَدْ بِلَلْتِ الْهِ يَنَ الصِدْ بِلَلْتِ الْهِ يَنَ

الخواحة نصير الدين الطوكسة الحرف المناف فِشْحُ مَنْطِقًالِتَجِبُ بِهُ تَأْلُفُ الْعِ الْأُمَة جَمَّال الدِن حَسِسَن بن يُوسُفِ الْحُلِق وَىليبُ مِي اللهُ الصِّوْرِ وَالصِّدَيْقِ لصنبراثث الهين مُعَدِّرُ ابْرَاهِ بِيرِالشِّ مَارِي



| الجوهرالنضيد                     | اسم الكتاب   |
|----------------------------------|--------------|
| نصيرالدين الطوسي(ره)             | الماتن       |
| العلامة العلى(ره)                | الثارح       |
| مركز النشر مكتب الاعلام الاسلامي | ترتيب الحروف |
| مطبعة الأمام اميرالمؤمنين(ع)     | ليتوغراف     |
| محسن ببدارفر                     | اشراف        |
| A. 1717                          | تاريخ الطبع  |
| انتشارات بيدار                   | الناشر       |

## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله ربّ العالمين، والصلوة والسلام على رسوله المصطفى وآله المنتجبين.

وبعد: فانَّ شهرة مؤلَّف الكتاب وشارحه وكذا مؤلَّف رسالة التصوّر والتصديق أغنتني عن تفصيل الكلام في شرح أحوالهم وآثارهم حضرهم الله في زهرة أوليائه إذ صُنفت في ذلك المطولات، فلذلك استحسنت ذكر مختصر في تعريفهم ملخّصاً عن كتاب رياض العلماء للميرزا عبدالله افندي (ره) حتى لا تكون المقدمة خالية عن التبرّك بذكرهم الشريف.

#### الماتن:

المحقق خواجه نصيرالدين عمدبن عمدبن الحسن الطوسي، كان فاضلات ماهراً، عالماً، متكلّماً، عققاً في المعقبات؛ له كتب منها: تجريد الاعتقاد، والتذكرة في الهيئة، وتحرير كتاب اقليدس، وتحرير المجسطي، وشرح الاشارات، والفصول النصيرية، والفرائض النصيرية، وآداب المتعلّمين، ورسالة الأسطر لأب، ورسالة الجواهر، ونقد المحقل، ورسالة المحينية في الهيئة بالفارسية، وشرحها بالفارسية، ورسالة خلق الأعمال، وشرح رسالة الملم للميثم البحراني وفيح ذلك.

يروي عنه العلامة الحلّي.وهويروي عن الشيخ برهانالدين محمدبن محمدبن علي الحمداني.

وكنان (ره) وزيراً خلاكو، وقيل انَّه كنان صدراً للمسلمين وقيل ان «الطوسي» ليس نسبة الى طوس المشهور، بل هوقرية من قرى بلدة قم، والآن تلك البلدة خراب.

ومدة عمر الحواجه خس وسبعون أعوام، وكان وفاته آخر الهاريوم الاثنين ثامن عشر شهر ذي الحجة الحرام، سنة ٧٧٢ ببغداد.

ودفن بالكاظميّة بجنب الامامين الممامين عليها السلام.

#### الشارح:

الشبخ الأجل جمال الدين أبومنصور الحسن بن الشيخ سديدالدين يوسف بن علي بن عمد بن المطقر الحكي.

الامام الهمام ، العالم العامل ، الفاضل الكامل الشاعر الماهر علاّمة العلماء ، وفقامة الفضلاء ، استاد الدنياء المعروف فيابين الأصحاب بـ «العلاّمة» عند الاطلاق، والموصوف بغاية العلم ونهاية الفهم والكمال في الآفاق.

وكان ابن أخت المحقق وكان(ره) آية لأهل الأرض وله حقوق عظيمة على زمرة الاماميّة والطائفة الحقّة الشيمة الاثنى عشريّة لساناً وبياناً وتدريساً وتأليفاً.

وكان وافر التصنيف متكاثر التأليف، أخذ واستفاد عن جمّ غفير من علماء عصره من المعاتمة والحناصة، وقد قرأ في مبدء حاله على والده سديدالدين يوسف، ثمّ على خاله المحقق الحيار، وعلى المحقق الطوسي وعلى كمال الدين ميثم بن علي البحراني وجاعة أتحرى أيضاً.

وكان هو الباعث القوي لتشيع السلطان عمد أولجايتو كما أورده أصحاب التواريخ.

وقداشتهران مؤلفاته (ره) في الكثرة على حدّ بحيث انّها قدحوسب فصار بازاء كل يوم من أيام عمره ألف بيت من المصنّفات.

وقد ذكر نفسه ترجمته في كتابه الحلاصة وذكر جلة تأليفاته فليراجع اليها ومن اشهر تأليفاته تذكرة الفقهاء، ومختلف الشيمة وشرح التجريد.

والحمليّ - بكسر الحاء المهملة وتشديد اللام نسبة الى بلدة حلّة السيفيّة في عراق العرب، وانًا سمّيت بالسيفيّة لكون بانيها سيف الدولة.

وتوفي (ره) في العشرين من الحرم سنة ستوعشرين وسبعمأة، هو ابن ثمان وسبعين سنة.

## صدرالمتألهن:

هو الفيلسوف الكبير والحكيم المتألَّه، مجدد الفلسفة الاسلامية، فخر الشيمة والعارف بالطريقة والشريعة.

قال الحديث القدّي في الكنى والألقاب: صدرالدين محمد بن ابراهيم الشيرازي الحكيم المتالّ المتالّ المتالّ المتالم المتالم أهل زمانه في الحكمة متمنّاً لجميع الفنون كما قال صاحب السلافة، وله الأسفار الأربعة وصرح الكافي وتفسير بعض السور القرآنية وكسر الأصنام الجاهلية وشواهد الربوبية وغير ذلك

يروي عنه المولى المحقق محسن الكاشاني.وهويروي عن المحقّق الداماد والشيخ البهائي. توفي(ره) بالبصرة وهومتوجه الى الحجّ سنة ١٠٥٠. ـانتهى.

#### الجوهر النضيد في شرح منطق التجريد:

هذا الكتاب كما قال مؤلّفه (ره) في مقدمته «شرح على المختصر الموسوم بالتجريد في علم المنطق» الذي صدّفه الحقّق الطوسي مقدمة لكتابه «تجريد الاعتقاد» في الكلام، وشرحه المشارح العلامة شرحاً مختصراً خالياً عن الإطناب والتعقيد، وموضحاً لمقاصده

والكشاب مع وجازته فائق على أكثر الكتب المستّقة في هذا الفنّ -رغم كثرة التأليفات فيه - بسلاسة تعبيره وجودة أسلوبه وشموله لجميع أبواب المنطق -سيّما الصناعات الخمس-وغير ذلك من خصوصيات خلاعنها أو عن بعضها أكثر الكتب المؤلّفة في هذا الفنّ.

وقـد كــان مـطـبوعاً طبعة حجريّة في طهران سنة ١٣١١ هجريّة ولم يطبع بأسلوب حديث حتى الآن.

فكنت عازماً على الفحص عن نسخ قديمة صحيحة أعتمد عليها في طبع الكتاب، الأ أن مراجعة جمع من الاخوان وطلبهم الكتاب وإلحاحهم في سرعة إنجاز طبعه عاقمني عن ذلك إذ كان العمل فيه يؤدّي الى التأخير.

فرجعت عن عزمي قانماً بتصحيح النسخة المطبوعة على نسخ مخطوطة استعرتها عن بعض الأساتية السطام وأعتقد أن هذا المقدار من المقارنة الأساتية السطام وأطال الله بقائهم والأصدقاء الكرام، وأعتقد أن هذا المقدار من المقارنة بينها كاف للإطمئنان بصحة الكتاب رعلى أن المطبوعة أيضاً ماكانت كثيرة الأغلاط وإن لم تكن خالية عنها.

شمَّ أوردت في ذيل الصفحات ماانتخبت من تعليقات الفاضل المرحوم محمد المدعو بالطاهر الطبرسي الكلاردشتي ماكان موضحاً للمرام مرموزاً في آخرها بـ«ط». التي طبعت في آخر الكتاب. رسالة وجيزة احتوت على تحقيق الكلام في ذلك الموضوع وكشف النقاب عن ماهيته، وهي مع صغر حجمها تحتوي على مطالب هامة وتحقيقات رشيقة تنىء عن دقة نظر مؤلفها النحرير والفيلسوف الكبر.

فهويذكر فيها عسدة ماقاله المتقلمون والمتأخّرون في هذه المسئلة، ينقدها نقداً بنظره الثاقب البصير.

وقابلتها بالنسخة الموجودة بمكتبة الجلس ضمن مجموعة برقم ١٢٨٩ وصحّحت ماكان فيها من الأغلاط والسقط، وخرج الكتاب . بحمد الله . كها تراه بصورة رائقة جيلة وأسلوب حديث، ثمّ أضفت في آخره فهرساً أبجدياً لأهمّ المصطلحات المذكورة في الكتابين يرشد المراجع الى مطلوبه بسهولة وسرعة.

فالمرجوّ من القارئين الأعرّاء الاغماض بفضلهم عمّارأوا فيه من الزلل والخطأ، والمنّ عليّ بالاطّلاع عليها إن أمكنهم.

وفي الختام أقدم شكري لجميع من ساعدني على هذا العمل: كسماحة العالم النحرير الشيخ حسن حسن زاده آملي، وصديق العزيز عبداللهي مدير مكتبة عبداللهي الذين ساعداني باعطاء نسخ من الكتاب، ولأصدقائي الذين تحتلوا المشاق في أمر طبعه مآجرهم الله جيعاً ووققهم لما يحب و يرضى.

وأرجو من الله اكسال مامنَّ علينا بانتصار الثورة الاسلاميّة، بظهور خاتم أولياءه وقاهر أعداثه، كهف الورى حجة بن الحسن المسكري صاحب المصر والزمان أرواح العالمين له الفداء.

إمام الورى طود النهي منبع الهدى وصاحب سر الله في هذه الدار

ربُّنا آينًا من لدنك رحمَّة وهَيِّيء لنا من أمرنا رَشَداً.

محسن بیدارفر ۱۳۹۲/۱۰/۲۱ هـش



الحسد لله المتفرد بوجوب الوجود، المتوجّد بالكرم والجود، مبدع المواق الناقصة بحسب ذواتها، وخالق الصور انختلفة لتكيلها بحسب استعداداتها، واجب الوجود فلايتطرّق اليه المعدم في حين من الأحيان وواهب كلّ مستكل كماله فلاخلل في أفعاله ولانقصان، نحمده على نعمه المتواترة، ونشكره على آلائه المتظافرة.

والصلوة على أشرف الأنفس الطاهرة، خصوصاً على محمَّد وآله الأنجم الزاهرة.

وبعد عابد أن الله تعالى لمنا وقعتني للاستفادة من شيخنا المولى الإمام الأعظم والعالم المعظم، أفضل المتأخرين على الاطلاق، وأكمل المعاصرين في الفضائل والأخلاق، نصير الملة والدين، محتمد بن محتمد بن الحسن الطوسي قدس الله روحه الزكية وأفاض على تربته المراحم الربانية. وقفت على المختصر الموسوم بالتجريد في علم المنطق، فوجدته قد اشتمل على مسائل شريفة بعبارات لطيفة تعسر الاظلاع على معانيا، وتعذّر الوقوف على فحاويها، قد جع مسائل شريفة بعبارات لطيفة تعسر الاظلاع على معانيا، فشرعت في إملاء هذا الكتاب الموسوم بالجوهر النضيد في شرح كتاب التجريد، لإبانة مشكلاته وتحليل معضلاته، راجياً من الله تعالى النفع به وانتفاع المستفيدين منه، وأن يرفع ذلك في صالح العمل، الله المرجو لكل أهل، وهو المستعان وعليه التكلان.

١) ن: يقول الحسن بن يوسف بن المطهر ....

۱) ن: مختصره.

۱) ن:پتعلّر

## قال المصنّف منور ضريحه:

بسم الله الرحمن الرحم مخمد الله حمد الشاكرين، ونصلّي على عمد وآله الطاهرين. و بعد فإنّا أردنا أن نجرد أصول المنطق ومسائله على الترتيب، ونكسوها حليتي الايجاز والتهذيب؛ تجريداً يتيسر للحافظ تكرارها، ولا يتعسّر على الضابط تذكارها؛ فجعلنا تلك الأصول مرتبة في تسعة فصول:

# الفصل الأول

# في مدخل هذا العلم

اللفظ يدل على تسام معناه بالمطابقة دلالة «الانسان» على «الحيوان الناطق»، وعُلى جزئه بالتضمّن دلالته على بعض أجزائه، وعمل ملزومه خارجاً عنه بالالنزام دلالة الضاحك عليه.

#### \* \*

## أقول: هيهنا مباحث:

أحدها: ان المنطق هل هو علم أم لا؟ وقد اختلف فيه، والحق انه علم متملّق بالمعقولات الثانية وإن لم يكن علماً بالمعقولات الأولى وهو داخل تحت مطلق العلم. وقول الخالف: «انه آلة في اكتساب العلوم فلا يكون علماً» خطأ، لأنه ليس آلة لجميعها حتى المبديهات والنظريّات التي لا يتطرّق الها الخطأ بل لبعضها ويجوز أن يكون بعض العلوم آلة لغيره كالهندسة وغيرها.

والثاني: ان المنطق لانظر له بالذات في الألفاظ، وإنَّا نظره الذاتي في المماني، نعم انه إنّها يستظر في الألفاظ بقصد ثان لابحسب لفة خاصة ـ بل مطلقاً . كنظره في تقسيم دلالات الألفاظ وأفرادها وتركيبها وغيرها من المباحث الكليّة المتملّة بالألفاظ، وهذا البحث غير مختصّ بالمنطق، آذٌ كل علم ينبغي البحث فيه عن الألفاظ مطلقاً، لكونه طريقاً الى تحصيل المعاني، ولهذا قدّم المصنّف البحث في الألفاظ في هذا الفصل وجعله مدخلاً الى هذا العلم للجزءاً منه..

الشالث: الدّلالة هي فهم المعنى من اللفظ عند اطلاقه او تخيّله بالنسبة الى العالم بالوضع، وهمّي طبيعيّة كدلالة «أح أح» على أذى الصدر، وعقلية كدلالة الصوت على الموت. ووضعيّة مستفادة من وضع الواضع وهميّ التي يبحث عنها هيناء.

وأقسامها ثلاثة: مطابقة: ولهي دلالة اللفظ على تمام مسمّاه كدلالة «الانسان» على «الحيوان الناطق» معاً. وتضمّن: ولهي دلالة اللفظ على جزء المسمّى، كدلالة «الانسان» على «الحيوان» وحده، و«الناطق» وحده، والتزام: ولهي دلالة اللفظ على معنى خارج عن المعنى الذي وضع اللفظ بازائه، كدلالة «الانسان» على الضاحك. وقول المصمّف عمول على اللازم المساوي. ا

واعلم ان جزء المعنى قد ينسب الى اللفظ بانه معناه، فلهذا احترز في «المطابقة» بذكر «التمام» وان كان لاحاجة اليه.

الرابع: اعلم ان اللفظ قد يكون مشتركاً بين المعنى وجزئه، او بينه و بين لازمه، وحينئذ يكون لـذلك اللفظ دلالة على ذلك الجزء من جهتين، فباعتبار دلالته عليه من حيث الوضع يكون مطابقة، و باعتبار دلالته عليه من حيث دخوله في المستمى يكون تضمناً. وكذا في الالتزام، فكان الواجب عليه أن يقيد في الدلالات الثلاث بقوله: «من حيث هو كذلك » ولا اختلت الرسوم.

ولقد أوردت عليه ـقـقس روحهـ هذا الإشكال وأجاب بأن اللفظ لايدل بذاته على معناه، بنل باعتبار الارادة والقصد، واللفظ حين مايراد منه المعنى المطابق لايراد منه المعنى التضعُنى، فهو إنّها يدل على معنى واحد لاغير. وفيّه فطرٌ.

١) اللازم المساوي ماكان مختصاً بالملزوم، أي لايوجد في غيره و يوجد في جميع أفراد الملزوم.

الخامس: دلالة الالتزام شرطها اللزوم الذهني وإلا لم يجب حصول الفهم فتنني الدلالة . لاالخارجي كدلالة أحد المتقابلين على الآخر كالعدم على الملكة وهي دلالة عقلية وكذا المتضتىن، وهنا تابعان لدلالة المطابقة لا يوجدان بدونها، وقد توجد هي بدونها . كما في البسائط والماهيّات التي لا تستلزم فهم غيرها .

# [التواطى والتشكيك والاشتراك]

قال: والواحد من الألفاظ يدل على معناه الواحد الوجود في الكثرين على السواء بالتواطبي ـ كـ «الانسان» على أشخاصه ـ أو لا على السواء بالتشكيك ـ كـ «الموجود» على الجوهر وقسيمه ـ و يدل على معانيها المختلفة بالاشتراك كـ «العين» على معانيها ـ سواء عمّها الوضع اتفاقاً، أو خصّ بعضها ثمّ ألحق الباقي به بسبب من شبه او نقل.

\* \*

أقول: اللفظ الواحد الدال على معناه باحدى الدلالات المتقدّمة بالنسبة الى معناه على أقسام:

أحدها: العَلَم، وهو الذي يكون معناه شخصاً مبيّناً، ويلحق به المضمر وأساء الاشارة.

وثنانها: المتواطي، وهم آن يكون المنى الواحد صادقاً على كثيرين بالسوية، من غير أن يكون وجود ذلك المعنى في بعض أفراده أولى من وجوده في البعض الآخر والأأقدم والأأشد، كــ«الانسان» فانّه موجود في زيد وعمرو بالسوية، اذ «انسانية زيد» ليست أقدم والأأشد والأولى من «انسانية عمرو».

وثالثها: المشكّلُك ، وهو أن يكون وجود بعض أفراده أولى أو أقدم أو أشد في ذلك المشترك من السعض الآخر، كـ«الموجود» على الجوهر وقسيمه ـأعني العرضـ فاتّه للجوهر أقدم من العرض، وللملة أولى من المملول. وللواجب أشدّ من الممكن.

وإنًا لم يـقــل: «على الجــوهــر والــقــرض» لأنَّ لــفظة «القرض» مشتركة بين قسيم الجوهر والــعـرض الــعـام الّـذي قــديــكون جوهراً، فكان توهم التكرار للجوهر، فأزاله باستعمال لفظ

«القسيم» بدل «العرض».

ورابعها: المشترك ، وهو أن يكون اللفظ واحداً والمنى عنلفاً كثيراً، كـ«المبن» الموضوع للباصرة وعين الشمس وعين الذهب وغيرها، سواء عمَّ الوضع جميع المعاني ـ كهذا المشال ـ أو خصَّ الوضع بعض تلك المعاني ثمَّ نقل منه الى البعض الآخر ـ إثا لمناصبة بينها من شبه أو غيره كما في الألفاظ المجازية، كـ«الأسد» الموضوع للحيوان المفترس المنقول الى الرجل السبجاع للمشابهة في الشجاعة، أو لالمناصبة ـ بل لمجرّد النقل ـ كـ«الصلوة» الموضوعة للأذكار المعهودة المنقولة الى ذات الركوع والسجود لالمناسبة بينها ـ سواء كان الناقل الشرع كالعلق، أو المخاص كالفاعل .

والمصنّف رحمه الله تعالى جعل «المشترك » شاملاً لهذه الأقسام، وهو خلاف المتعارف، اذ المعهود بين أرباب الأصول أن المشترك هو الأول والثالث هو الخليقة والمجاز، والثالث هو الألفاظ المنقولة.

## [الترادف والتباين]

قال: والألفاظ الكثيرة تدل على معناها الواحد بالترادف، كـ«الانسان» و«البشر» على معنيها. على معنيها.

#### 林 林

أقول: لمّا فرغ من البحث عن نسبة اللفظ الواحد الى معناها شرع في نسبة الألفاظ المتكثّرة الى المعافى، وهي قسمان: لأن الألفاظ الكثيرة امّا أنْ تدلّ على معنى واحد وتسمّى المترادفة، كـ«الانسان» و«البشر» فان معناهما واحد هو «الحيوان الناطق»؛ وامّا أنْ تدلّ على معان متكثّرة بتكثّرها وتسمّى المتباثنة، كـ«الانسان» و«الفرس» فانَّ معناهما متكثّرة بتكثّر لفظّها.

وإنًّها قَسِّد تكثّر المعاني بقوله: «معها» ليخرج عنه الألفاظ المتكثّرة اذا اتَفقت في الدلالة على معان متكثّرة وكان كلّ واحد من تلك الألفاظ موضوعاً لكل واحد من تلك المعاني، فانها من قبيلً المترادفة ـوان تكثرت الألفاظ والمعاني لأن تكثّر المعاني لابسبب تكثّر الألفاظ.

١) ن: المقول.

# [المفرد والمركّب]

قال: واللفظ الذي لم يجعل لاجزائه فيه دلالة أصلاً فهو مفرد كـ«الإنسان»، والذي جعلت أجزائه دالة على أجزاء المعنى فهو مركّب كـ«الحيوان الناطق» و يسمّى قولاً.

أقول: هذه قسمة أخرى للفظ مطلقاً. وهي ان اللفظ إمّا أنَّ لايدل جزؤه على شيء أصلاً و يسمَّى مفرداً كـ«الانسان» و«زيد» فان أجزاء هذين لايدل على شيء أصلاً، وإمّا أن يـدل جزؤه على جزء الممنى و يسمّى هركمَّباً كـ«الحيوان الناطق» فان «الحيوان» يدل على جزء المجموع من معنى «الحيوان الناطق».

#### وهيهنا بحثنان:

أحدها: ان المفرد قديكون لبعض أجزائه دلالة لامن حيث انه جزء من اللفظ المستعمل، بل من حيثية أخرى وقصد مغائر، فانه من حيث هو جزء من ذلك اللفظ لايراد منه شيء أصلاً وانشفاء الارادة يستلزم انتفاء الدلالة لائها تابعة اذ الألفاظ إغا تدل بحسب الارادة والقصد لالذواتها ومشاله ان «عبد الله» وأمثاله قديكون علماً ، فيكون مفرداً، وقد يكون نعتاً، فيكون مركباً، وأخطأ من جعله غير مفرد حال كونه علماً لماتقام. ا

وثانيها: ان المفرد يدخل فيه ماليس له جزء أصلاً، كـ«ق» ـاذا جملناه علّماً ـ وماله جزء غير دال اصلاً كـ«زيد» وماله جزء صالح للدلالة على غير جزء المعنى كـ«عبد الله»، وعلى جزئه كـ«الحيوان الناطق» إذا جعل علّماً.

# [الإسم والفعل والحرف]

قال: و ينقسم الى تام وناقص، لأن من المفرد مايتم دلالته بنفسه ومنه مالايتم. والأول إن تجرد عن الوقوع في أحد الأزمنة الثلاثة اللاحقة به بحسب التصاريف فهو اسم، وإلا فهو فعل و يستى كلمة، والثاني حرف و يستى أداة.

<sup>\* \*</sup> 

١) اللفظ لايدل بذاته على معنى، بل باعتبار الارادة والقصد.

أقول: تسمام القول وتقصانه تابعان لتمام مفرداته ونقصانها، فالتّامّ من القول هو الذي يتألف من مفردين تاقين، والناقص منه مايتألف من مفردين ناقصين أو أحدهما ناقص.

اذا تُسِت هذا ـ فالمفرد التامّ هومايتمّ دلالته بنفسه كالاسم والفعل اذ كلّ واحد منها لا يضتقر في دلالته على معناه الى انضمامه الى غيره ـ وغير التامّ هو الذي لايتمّ دلالته بنفسه و يفتقر في دلالته على معناه الى غيره كالأداة .

وقد ظهر من ذلك ان التام شامل للاسم والفعل، إلا أن الاسم يتجرّد عن الدلالة على الزمان كد «زيد»، والفعل هو الذي يقترن بأحد الأزمنة الثلاثة بحسب التصاريف اللاحقة به كدهام» و «بقوم» و يستى كلمة ، والأداة كدف» و «لا».

# [الجزئي والكلي]

قـال: والمـانع مفهومه من وقوع الشركة فيه جزئي كـ«زيـد» المشار اليه، وغير المانع كملّي كـ«الانسان» وان لم يقع فيه شركة كـ«الشمس» و«العنقاء».

#### \* \*

أقول: هذا تقسيم للفظ الفرد الى الكلّي والجزئي، وذلك بحسب معناه، فان المعنى ان تشخص يستى جزئيّاً حقيقيّاً كـ«زيد» المشار اليه ـوإنّا قيّده بـ«الاشارة» ليخرج عنه زيد المسترك بين أشخاص متعلدة، فتشخص المنى مانع من وقوع الشركة فيه وأنا يكون كليّاً شواء كانت فيه شركة خارجية كـ«الانسان»، أو معناه من وقوع الشركة فيه فانه يكون كليّاً شواء كانت فيه شركة خارجية كـ«الانسان»، أو لمينكن كـ«الشمس» فانها غير مشتركة ومع ذلك فهي كليّة، لأن منع الشركة مستند الى غير المفهوم.

#### وهيٰهنا مباحث:

أحدها: ان الجزئية والكليّة للمعنى بالذات وللّفظ بالعرض.

وثمانهها: أن الجزئية والكليّة من المعقولات الثانية العارضة للمعقولات الأولى، اذليست الجزئية ولاالكليّة بماهيّة متفرّدة مستقلّة في العقول. ا

وثالثها: ان الكلي على سنة أقسام بالنظر الى وجود أفراده في الخارج: أحدها: أن

١) ن: مِاهِية متقررة مستقلة في المقولية.

يكون ممتنع الوجود في الخارج كـ«شريك الباري», وقانها: أن يكون ممكن الوجود لكنه غير موجود في الحارج أصلاً كـ«العنقاء», وقالثها: أن يكون موجوداً، لكنّ الموجود منه فرد واحد مع امتناع مشله كـ«واجب الوجود», ووابعها: أن يكون الموجود واحداً مع امكان مثله كـ«الشمس». وخامسها: أن يكون الموجود منه كثيراً متناهياً كـ«الكواكب السيّارة». وصادسها: أن يكون الناطقة».

والمصنّف رحمه الله اقتصر على بعضها لان فيه تنبيها على الباقي، لأنه ذكر أحد قسمي مايكون الموجود منه واحداً، وأحد قسمي مالايوجد منه واحداً، وأحد قسمي مالايوجد منه شيء أصلاً، وبه يحصل التنبيه على القسم المتروك في كل واحد من المراتب. وهيهنا مباحث أخر لانطوّل بذكرها ذكرناها في كتاب الأسرار.

## [حمل المواطاة «هوهو» والاشتقاق «ذوهو»]

قال: المؤصّوف الواحد ـ كالانسان ـ وصفائه ـ كالضاحك والكاتب ـ اذا جعل بعضها مقولاً على بعضها مقولاً على بعض الله عند الله عند الله عند الله عند كقولنا: «الانسان ضاحك » مثلاً ف «الانسان» موضوع و «النساحك » المقول عليه عمول وذلك بالمواطاة، وأمّا الضحك فحمول عليه أيضاً ولكن بالاشتقاق.

#### \* \*

أقول: لمّا كان الكلّي هو المحمول على كثيرين ـبالفعل أو بالقوّة ـ ذكر الحمل والوضع عقيب الكلّي.

واعلم أن الموصوف قد يحمل صفته عليه كقولنا: «الانسان ضاحك » وقد يكون بالمكس ـ كمكس المثال، وقد يحمل صفة على صفة أخرى كقولنا: «الضاحك كاتب» واليه أشار بقوله: «أذا جعل بعضها مقولاً على بعض».

اذا عرفت هذا فنقول: اذا قلنا: «الانسان ضاحك » فـ«الانسان» هو الموضوع و«الضاحك » فـ«الانسان» هو الموضوع و«الضاحك » هو المحمول، وهذا الحمل يستى حمل المواطاة وهو حمل هوهو، بمنى ان ذات الموضوع هي ذات المحمول، وعبوز أن يقال: ان الموضوع هو المحمول.

وهيهنا نوع آخر من الحمل يستى **حل الاشتقاق وهل ذوهو** كحمل «الضحك» على «الانسسان» بمعنى انّه يشتق له منه اسم كـ«الضاحك» ويحمل عليه بالمواطاة، فيقال للمشتق: «انه محمول بالمواطاة» وللمشتق منه: «انه محمول بالاشتقاق».

# [الأعم يحمل على الأخص دون العكس]

قال: وكلّ أعمّ من حيث المفهوم فهو بالطبع محمول على ماهو أخصَ منه كـ «الضاحك» و «الحيوان» على «الانسان» وأما بالمكس فليس كذلك.

辞 韓

أقول: الأعمّ من الشيء هو الذي يصدق عليه وعلى غيره، ومعنى «الصدق» هو «الحمل». فأذن كلّ أعمّ فهو بالطبع محمول على الأخصّ كـ «الحيوان» على «الانسان». وأمّا بالعكس وهو حل الأخصّ على الأعمّ- فليس حلاً طبيعيّاً.

واعلم ان الأعمّ قديكون أعمّ باعتبار وجوده في أفراد الأخص وغير أفراده ك«الحيوان» و«الانسان»، وقديكون أعمّ باعتبار المفهوم لاغير كـ«الضاحك » فأنّ مفهومه انه «شيءتا ذوضحك » من غير إلتفات الى كون ذلك الشيء انساناً أو لم يكن، فان المشتق لايدل على خصوصيّات الحقائق وإنّها يستفاد كون الضاحك انساناً من خارج المفهوم، فـ«الضاحك » من حيث المفهوم اعمّ من الانسان ومن حيث الأفراد هما متساو يان، ولهذا قال المصنّف رحمه الله تعالى: «كلّ أعم من حيث المفهوم» فانه شامل للقسمين.

# [حمل الذاتي والعرضي]

قال: وكل محمول بالمواطاة و بالطبع فامّا ذاتي لموضوعه وامّا عرضي له.

锋 蒜

أَقُول: قد بِيَدًا ان المحمول قديكون بالمواطاة وقديكون بالاشتقاق، وايضاً قديكون بالطبع بأن يكون أعمّ وقديكون لابالطبع، اذاً عرفت هذا فالمحمول بالمواطاة و بالطبع الله ذاتي واتما عرضي.

إ) أذ لادئة في مفهوم «الضاحك» عنى اختصاصه بالانسان، وأن أتفق ذلك في الوجود الحارجي.

وإنَّها قيَّد بـ «الطبع» ليخرج مثل قولنا: «الحيوان انسان» فانه وان كان محمولاً بالمواطاة إلاّ أنَّه ليس بالطبع.

والمراد بالتقسيم هيهنا إنّها هو المحمول بالمواطاة والطبع معاً، وإنّها انقسم المحمول اليها لأن المحمول اللها لأن المحمول امّا أن يكون نفس ماهيّة الموضوع - وإنّها يزيد الموضوع عليه بعوارض مشخصة له كقولنا: «(يد انسان»، وامّا أن يكون جزء منها كقولنا: «الانسان حيوان» و يقال لها الذاقي. وامّا أن يكون عارضاً لها كقولنا: «الانسان ضاحك» فانحصر المحمول فيها.

## [الذاتي]

#### \* \*

أقول: الذاتي هو مايقوم ذات الشيء غير خارج عنه، فقولنا: «مايقوم ذات الشيء» نمني به مالايتحقق تلك الماهيّة إلاّ به، سواء كان نفس الماهيّة وفانها ذاتيّة لافرادها. كـ«الانسان» لزيد وعمرو، فان خواص الذاتيّ موجودة فيها، او كان جزءاً منها كـ«الحيوان» للانسان او «الناطق» له.

وقد مستع أكثر القدماء من اطلاق الذاتي على الأول لأن الذاتي منسوب الى الذات والشىء لاينسب الى نفسه؛ وهو ضعيف لأنها ذاتيّة لأفرادها لاللماهيّة نفسها.

وقولنا: «غير خارج عنه» لأن المقوّم قد يطلق على مقوّم الماهيّة وهو الذي ذكرناه وقد يطلق على مقوّم الماهيّة فبالقيد المذكور خرج مقوّم المطلق على مقوّم الوجود عن الماهيّة مفاير لمقوّم الماهيّة مفاير لمقوّم الوجود فان مقوم الماهيّة يراد به الجنس والفصل أو المادّة والصورة و بالجملة جزء الشيء الما في الذهن او الخارج ومقوّم الوجود يراد به الفاعل والغاية والموضوع.

# [العرضي وأقسامه]

قـال: والعرضي مايلحقه بعد تقوّمه بالذاتيات، امّا **لازماً بيّناً** كـ«ذي الزوايا» للمثلّث،

او غير بيّن يلحقه بتوسّط غيره كـ«تساوي الزوايا لقائمتين» له، وامّا مفارفاً بطيئاً كالشباب لزيد، او سريعاً كالقائم له.

#### \* \*

أقول: العرضي في مقابلة الذاتي، فلمَّا كان الذاتي هو المقوّم للماهيّة كان العرضي ما يلحقها بعد تقوّمها والامدخل له البيّة في التقوم..

وهو على قسمين: لازم، وغير لازم؛ واللازم قسمان: لازم الماهيّة ولازم الوجود؛ ولأُزم الماهيّة قسمان: بيّن وغيربيّن. فالأقسام أربعة:

أحدها: لازم الماهيّة البيّن وهو يفشر بأمرين: أحدهما: انَّه الذي يكني تصوّر الماهيّة في تمسوّره كنزوجيّة الاثنين، وذي الزوايا للمثلّث، والثاني: الذي يكني تصوّر الماهيّة وتصوّره في الجزم باللزوم بينها مثل كون الاثنين نصف الأربعة والأول أخصّ.

وثـانيها: لازم الماهيّة غير البيّن وهو الذي يلحق الماهيّة بتوسّط غيره، مثل مساواة زوايا المثلّث لقائمتين، فانه لازم له بتوسّط مابرهن عليه في الهندسة.

وثـالـشهـا: لأزم الـوجود كسواد الزنجيّ، فانه كاجاز تصوّر الزنجيّ غير أسود لم يكن لازماً للـمـاهــيّـة بـخلاف لازم الماهيّة الذي لايمكن تصوّر الماهيّة منفكّة عنه ولمّا لم يفارقه في الوجود كان لازماً في الوجود.

ورابعها: العرضي المفارق، وهو قسمان: بطيء المفارقة كالشباب لزيد، وسريعه كالقيام له، وأيضاً: فهو امّا سهل المفارقة أو عسرها.

## [مايقال في جواب «ماهو»]

قال: والمسئول عنه بـ«ماهو» له ماهيّة هي هي بجميع ذاتيّاتها التي يشاركها غيرها فيها، والتي يختص بها فيجب أن يجاب بهها.

#### 歩 拉

أقول: قدماء المنطقة بن لم يفرتوا بين الذاتي والمقول في جواب «ماهو» لأن الذاتي عندهم هو جزء الماهيّة لاغي، والجزء امّا جنس أو فصل، ولم ييّزوا بين الجنس والفصل ـكما حكى الشيخ عنهمـ فلم يبق فرق بين الذاتي والجنس، ولمّا كان الجنس مقولاً في جواب «مـاهـو؟» حـسبوا ان المقول في جواب «ماهو؟» هو الجنس ـبسبب ايهام العكسـ فلم يبق اذاً فرق بين الذاتي والمقول في جواب ماهو.

وميّز بعضهم بأن جعل الذاتي الأعمّ هو القول في جواب ماهو، وأخرج الفصول عن كونها مقولة في جواب ماهو، ورد الشيخ عليهم بماذكره المستَّف درحه الله وهو: أن السائل بدهاهو؟» إنَّا يسأل عن الماهيّة، وهي إنَّا تتحقّق بجميع ذاتيّاتها المشتركة بينها وبن غيرها والخسصة بها، فأنَّ الانسان ليس إنَّا هو انسان بكونه حيواناً لاغيى بل انسانيّته إنَّا يتحقّق بكونه حيواناً ناطقاً ـ أعنى المذاتي المشترك والمعيّز، فيجب إيرادهما معاً في الجواب.

# [الجنس والنوع]

قال: فان سئل بد «ماهر» عن جزئيات تكترت بالعدد فقط كد ريد وعمره» معا أو فرادى فلك بد وعمره المعا أو فرادى فلك بد وعمره المعا أو فرادى فلك بد الانسان»؛ وان سئل عمًا يختلف حقائقها كد الانسان والثور» معا فلك بعد بكال ما يشترك فيه وحده، وهو «الحيوان» وان خصص واحد منها بالوال كد الانسان» فلك ما يختص به أيضاً كد الناطق» و يكون الجواب في الحالين غتلفاً.

\* \*

أقول: والمسئول عنه بـ«ماهو؟» إمَّا أن يكون واحداً أو كثيراً، فان كان كثيراً فامًّا أن تكون الكشرة غمتلفة بالمدد لاغير وامًّا أن تكون عنلفة بالحقائق؛ وان كان واحداً فامًّا أن يكون شخصاً واحداً او ماهية كليّة ـ فالأقسام أربعة والجواب عنها ثلاثة:

القسم الأول : أن يكون المسئول عنه بـ «ماهو؟» جزئيّات تكثّرت بالعدد لاغير، كمالوسئل عن زيد وعمرو وخالد: «ماهم؟».

والثاني: أن يكون المسئول عنه جزئياً واحداً من تلك الجزئيات، كمالوسئل عن زيد وحده بـ«ماهو؟» لا «من هو؟» ؛ والجواب عن هذين القسمين واحد وهو الحقيقة المتفقة فيها الأفراد وهو الانسان، وهو مقول في جواب «ماهو» بحسب الشركة والخصوصية معاً مأما بحسب الشركة فلأنه جواب عن الكثرة، وأمًّا بحسب الخصوصية فلانه جواب عن جزئي واحد من تلك الكثرة أيضاً، لأن السؤال بـ«ماهو» عن الحقيقة وهي ثابتة في الجميع، ولايزيد كل

واحد منها على صاحبه بمقوّم حتى يذكر في الجواب.

الشالث: أن يكون المسؤل عنه أشياء كثيرة مختلفة بالحقائق، كما لوسئل عن الانسان والفرس والشور بـ«ماهم؟»، والجواب هو كمال مايشترك فيه تلك الحقائق وحده كـ«الحيوان» (وهو الحيوان ـن) .

وإنّا للميّن «الحيوان» للجواب لأنه لوأجاب بغيره لكان ذلك الغير امّا أحصّ أو أعمّ أو مساوياً؛ والأعم لايصلح أن يكون جواباً، لأنه سئل عن كمال المشترك والأعمّ من «الحيوان» ليس هو كمال المشترك -بل جزؤه-؛ وأمّا الانتص كـ«الانسان» فأنّه ليس بمشترك بين الأفراد فلايصلح للجواب؛ وأمّا المساوي كـ«الحسّاس» فأنه لايدن على كمال المشترك إلاّبالالتزام، ودلالة الالتزام هياهنا مهجورة، فتعيّن «الحيوان» للجواب، ولهذا قال: «وحده».

وهُلَذا الجواب مقول في جواب «ماهو؟» بجسب الشركة المحضة، لأنه إنَّها يصلح اذا سئل عن الحقائق المتكثّرة، ولايصلح جواباً عن واحد منها بانفراده.

القسم الرابع: أن يكون المستول عنه واحداً كليّاً كما لوسئل عن الانسان وحده بدهماهو؟» والجواب هيلهنا يكون بالحدة وهو «الحيوان الناطق» وهو مقول في جواب «ماهو؟» بحسب الخصوصية المحضة، لأنه لايصلح جواباً عن غير هذا السؤال.

واعلم ان المستول عنه بـ «ماهو» هيهنا لمّا كان واحداً من أفراد الجزئيات المتكثرة في القسم الثالث كان الجواب هو الجواب الأول أعني كمال المشترك مع انضمام ما يخص هذا الجزئي من الفصول كـ «الناطق» ـ و يكون الجواب في الحالتين مختلفاً ـ أعني الجواب عن الانسان في حالة انفراده بالسؤال مخالفة للجواب عنه حالة اشتراكه مع غيره في السؤال كها يثيّاه.

#### \* \* \*

قال: وأعسمها ـأعني ما يقال على مختلفات الحقائق في جواب «ماهو؟» بالشركة ـ هو الجنس لكل واحد منها؛ وهي أنواعه.

#### \* \*

أَقُولُ: المُقُولان في جواب «ماهو؟» المتقدمان ـأعني المقول في جواب ماهو بحسب

الشركة المحضة، والمقول في جواب ماهو بحسب الخصوصيّة المحضة أعتهما هو الأول؛ وهو المقول على مختلفات الحقائق كالحيوان، و يقال له الجنس لكل واحد من المختلفات بالحقيقة. وهيي أنواعه كالانسان والفرس وغيرهما؛ وحدّه: الله الكلّي المقول على كثيرين مختلفين بالحقائق في جواب «ماهو؟».

# [جنس الأجناس]

قال: وقد تتصاعد الأجناس الى مالاجنس فوقه وهو جنس الأجناس.

\* \*

أقول: قد تترتب الأجناس في التصاعد اذا كان لماهية واحدة أجناس كثيرة بعضها فوق بعض ولا يجب ترتبا، لجواز أن يكون لماهية جنس واحد لاجنس فوقه لكن ينتهي في التصاعد الى جنس ليس فوقه جنس، و يستى جنس الأجناس كالجوهر، وإنّا وجب انتهاؤها في التصاعد لأنه لولاذلك لزم تركّب الماهية من أجزاء غير متناهية و يلزم وجود علل ومعلولات لايتناهى وهو عال..

# [نوع الأنواع]

قال: و يتنازل الأنواع الى مالانوع تحته، بل يليه الأشخاص، وهو نوع الأنواع.

改 旅

أقول: كماوجب انتباء الأجناس في التصاعد وجب انتباء الأنواع في التنازل الى نوع الانوع في التنازل الى نوع الانوع تحته بل الأشخاص الختلفة بالمدد لاغي لأنه لولاانتهاء الأنواع في التنازل لماتحضلت الأشخاص، فلم يكن النوع نوعاً هذا خلف.

ولـمًّا كان النوع هو المتدرج تحت غيره كان **نوع الأنواع هو المندرج تحت جميع الأنواع** التي هي فوقه، وكان نوع الأنواع اسمأ للنوع الأخير.

ولشًا كان الجنس هو الذي يندرج غيره تحته كان جنس الأجناس اسماً لمافوق الأجناس كلّها.

# [النوع الإضاق]

قال: وكلّ من المتوسّط جنس لماتحته، نوع لمافوقه.

· \*

أقول: المتوسطات (المتوسطات من الأجناس.ن) بين جنس الأجناس ونوع الأنواع يقال لكل واحد منها أنه جنس باعتبار صدقه على كثيرين مختلفين بالحقائق، وأنه نوع باعتبار اندراجه تحت غيره، وهذا النوع هو النوع الاضافي، وحدة: انه الذي يقال عليه وعلى غيره الجنس في جواب «ماهو؟» قولاً أولياً.

فحيننذ أقسام الجنس أربعة: العالي، والسافل، والمتوسّط، والمفرد. ولم يذكره المستّف لعدم مثاله في الحارج. وأقسام النوع أربعة: العالي، والسافل، والمتوسّط، والمفرد. ولم يذكره أيضاً لعدم مثاله.

وقد ذكرنا في كتاب الأسراونسبة كلّ واحد من مراتب الجنس الى كلّ واحد من مراتب النوع بالمموم والخصوص والمباينة.

# [النوع الحقيق]

قَـال: ومـايـقــال في جــواب «ماهو؟» على مايتكثّر بالعدد فقط نوع لتلك المتكثّرة ولكن بمنى آخر.

\* \*

أقول: لفظ «النوع» مشترك بن معنين: أحدها الاضافي وقد تقدم، والثاني الحقيق الذي هو أحد الكليّات الخسة، وهو المقول على كثيرين مختلفين بالعدد فقط في جواب «هاهو؟».

فبقيد «الاختلاف بالعدد» يخرج الجنس والعرض العام، وبقيد المقولية في جواب «ماهو؟» يخرج الفصل والحاصة.

وهـذا المعنى غير المعنى الأول، لافتراقهما في الحذ والحقيقة، وتباينهما بالاعتبار والوجود؛ أذ الحقيقيتي معتبر بالمقياس الى ماتحته، والاضافي معتبر بالقياس الى مافوقه؛ وجواز تركّب الحقــيق و بــــاطـته، ووجـوب تــركّب الاضافي من الجنس والفصل؛ ووجود الحقيقي بدون الاضافي ــكمـافي البسائطــ والاضافي بدونه ــكما في الأجناس المتوسطة؛ وقد يتّفقان في التوارد على حقيقة واحدة كالنوع السافل؛ فبيّنها عموم من وجه.

## [الفصل]

قال: والذي يـقـال في جـواب «أيّبا هـر في جوهره» أعني خصوصية كل نوع فهو فصل مقوّم لذلكالنوع ولماتحته، مقسّم لجنــه ولمافوقه.

#### \* \*

أقول: كل واحد من الأنواع المندرجة تحت جنس يختص بشيء يميزه عن الآخر مغاير للبه الاشتراك ، وهو خصوصية كل نوع من تلك الأنواع، وتلك الخصوصية كما كانت مميزة كانت صالحة للجواب عن السؤال بـ «أياهه» فان طالب «أيّ ؟» إنّا يطلب التميز ولايصلح لجواب «ماهو؟» لأنه يدل على الماهية بالالتزام وهو مجتنب عنه في جواب «ماهو» وذلك كـ «الناطق» فانه اذا سئل عن الانسان فقيل: «أيّ حيوان هو؟» كان الجواب هو: «الناطق» فهو بفيد التميز.

واعلم ان التمييز قديكون ذاتياً وجوهرياً، وقديكون عرضياً، فالذي يفيد التميّز الذاتي هو الفصل؛ والذي يفيد التميز العرضي هو الحاصة، فانها يفيد تميزاً، لكته عرضي لاجوهري، فلهذا قيد في الفصل بقوله: «في جوهره».

فرسم الفصل اذاً: هو كلي مقول على الشيء في جواب «أتِماهو في جوهره؟». ولما كان الفصل مقوماً للنوع كان مقوماً لماتحته لأن النوع حيننا يكون جزءً لماتحته ـ وجزء

الجزء حزء..

وللّاكان الفصل مميزاً لبعض أفراد الجنس عن بعض كان مقسّماً له عبني انه يقتضي انقسام الجنس الى طبيعتين: احديها نوع ذلك الفصل، وأخرى غيره؛ وحينلذ يكون مقسماً لمافوقه، لأن وجود السافل في طبيعتين يقتضى وجود العالي فيها.

## [الكليّات الذاتيّة]

قال: فالكليات الذاتية: جنس او فصل او نوع.

\* \*

أقول: وجمه الحصر ان الكلي أمّا أن يكون ذاتيّاً او عرضيّاً؛ لأنه امّا مقرّم اولا؛ والأول ذاتي، والثاني عرضي ـ وسيأتي بيان أقسامه.

والذاتي امّا أن يكون نفس ماهية ماتحته من الجزئيات وهو النوع اوجزه منها ؛ وهو امّا أن يكون تمام المشترك بينها وبين نوع مّا من الأنواع، اولايكون ؛ والأول هو الجنس؛ والثاني إمّا أن يكون تمنماً بتلك الماهية وهو الفصل؛ أو يكون مشتركاً، ولزم أن يكون مساوياً للمّام المشترك وإلاّ لكان أعمّ منه، فان كان كمال المشترك كان جنساً \_ والمقدر خلافه \_ وإلاّ عاد البحث؛ وإذا كان مساوياً لتمام المشترك كان خسل جنس \_ فكان فصلاً.

#### [الكليّات العرضية]

قال: والمَرضِيّة ان عَرضت نوعاً واحداً فقط ـسواء ساوته أو اختصّت ببعضهـ فهي خاصّة، وان شملته وغيره فهي عرض عام. وهذه هي الخمسة.

本 恭

أقول: هذان قسمان للعرضي، وهو امّا أن يحتصّ بمقيقة واحدة ـسواء شملها أو اختصّ بـبــعـض أفـرادهـاـ و يـســــــى الخـاصّـة، وهو كليّ مقول على ماتحت حقيقة واحدة فقط قولاً عرضيًا، وابّا أن لايختصّ بمقيقة واحدة، بل يوجد فيها وفي غيرها، وهو العرض العاقم.

فانتشسمت الكليّات الى هذه الخمسة، أعنى: الجنس، والفصل، والنوع، والخاصة، والعرض العامّ؛ وهذه هي الحسمة المفردة التي يتركّب منها الحدود والرسوم.

قال:

# الفصل الثاني في المقولات

# من الأجناس العالية الجوهر

أقول: لتافرغ عن البحث من المقولات الخمس ـ العارضة هذه المقولات العشرة ـ شرع في البحث عن البحث عن المنطق المنطقة المنطقة المنطقة هو المعقولات الثانية ـ العارضة للمعقولات الأولى على أنه جزء من علمه، فانه يكون للمعقولات الأولى على أنه جزء من علمه، فانه يكون دوراً، بل قديبحث عنها فيه للاستعانة به على تحصيل الأجناس والفصول، فيكون معيناً على استناط المحدود والمستنج ـ وان لم يكن من هذا العلم.

اذا عرفت هذا فنقول: الأجناس العالية التي يندرج تحتها جميع الأجناس عشرة ـوهي المقولات المذكورة في هذا الفصل.

أحدها: الجوهر، وقد اختلف في أنه جنس أم لا؟ فأكثر الأوائل على أن الجوهر جنس عالي لاشتراك أفراده فيه وامتناع تحققها دونه وتساويها فيه، وهذه خواص الجنس.

أمَّا المتأخَّرون فانَّهم هنعوا من جنسيَّته لوجوه:

أحدها: أنَّا قد نعقل كثيراً من الماهيّات ونشك في جوهريّها . والجنس لايشك في ثبوته للماهيّة.. وثانهها: ان أفراده متفاوتة فيه، فان المجردات أول بالجوهريّة من المقارنات، والشخصيّات أولى من الكليّات المتفاوتة فيه . على حسب مراتب القرب من الشخصيّات والبُعد عنها . ولاشيء من أجزاء الماهيّة بمتفاوت فيه . وثالثها: ان فصوله ان كانت جواهر دخل الجنس في طبيعة الفصل، وإلاّ تقوم بالعرض . وغير ذلك من الوجوه التي ذكرناها وذكرنا الاعتراض على أكثرها في كتاب الأسرار..

## [تعريف الجوهر]

قال: وهو «موجود لافي موضوع» والموضوع: محلّ يوجد متقوّماً دون مايحلّ فيه.

恭 黎

أقول: الحال والحل لابذ وأن يكون لأحدهما حاجة الى الآخر، فان كان الحل مستغنياً عن الحال، والحال عتاجاً اليه ستي الحل موضوعاً والحال عرضاً؛ وان كان بالمكس ستي الحل ما ق والحال صورة.

فالموضوع والمادّة قد اشتركا في المحليّة، إلاّ أن الموضوع عمل مستغنّ والمادة عمل محتاج؛ كما اشــتـرك الــمـرض والـصــورة في الحــالـيّـة إلاّ أن الــعرض حال محتاج، والصورة حالّ مستغن؛ فالموضوع أخصّ من مطلق المحلّ، فعدمه أعمّ من عدم الحملّ.

اذا عرفت هذا فنقول: وسم الأواثل الجوهربأنه «موجود لافي موضوع» أي: انه ماهية وحقيقة اذا وجدت في الأعيان كانت لافي موضوع -اي: لافي عل يتقوم به ولانعني به أن يكون موجوداً بالفعل لافي موضوع ، وإلا لكان الشك في وجوده يقتضي الشك في جوهريته، وكانت جوهريته بالفاعل كما الله وجوده به وهوعال.

وهـذا الـرســـم يــشـــل الجواهر المجردة والمقارنة؛ أمّا المجرّدة فظاهر. وأمّا المقارنة فلانّها وان كانت في محلّ إلاّ انّها ليست في موضوع.

## [العرض والصورة]

قال: والحال فيه العرض؛ كما ان المادة عل يتقرّم بما يحلّ فيه، والحال فيها الصورة.

**你** 

أقول: العرض هو الحال في الموضوع على مابيّناه. والمادة عمل للصورة متقوّمة بالحال على مابيّناه.

# [أفسام الجواهر]

قال: فالصورة والمادّة والجسم المركب منها جواهر وكذلك المفارقات ـأعني العقل والنفس. أقول: هذه أقسام الجوهر، لأن الجوهر امّا أن يكون عادً، اولا؛ فالأول المادّة؛ والناني المّا أن يكون عادً، اولا؛ والأول المادّة والمثاني امّا أن يكون مركّباً من الحالم والحلّ، اولاء والأول النفس؛ الله والأول النفس؛ والناني المقل.

وكلّها جواهر لاشتراكها في كونها موجودة لافي موضوع، وان كان بعضها موجوداً في عمل، لأنه لايلزم من نني وجودها في موضوع نني وجودها في الحلّ مطلقاً.

# [الكمّ]

قال: ومنها الكمّ وهو مالذاته يقبل المساواة واللامساواة بالتطبيق.

#### 游 旅

أقول: الكمّ أحد الأجناس العوالي، وله خواصّ: منها أنّه الذي لذاته يقبل المساوات واللامساوات بالتطبيق، وهو الذي جعله المستّف ـرحم اللهـ معرفاً له.

وذلك لأن المسأواة وعدمها قد تلحقان الأشياء باعتبار المقادير الحالة فيها، والاعداد وباعتبار حلولها فيها؛ وقد تلحقان الأشياء لذواتها. والذي تلحقه المساوات واللامساوات لمذاته هو الكمة، فان العددين لذاتها يقال عليها التساوي والتفاوت، وكذلك على الحقلين والمسمحين والجسمين.

أمًا الجسم الطبيعي فانه إنَّها يقال له انَّه مساو لجسم آخر طبيعي أو متفاوت له باعتبار حلول المقدار فيه فقيد «القبول بالذات» يخرج مايقبلٌ لالذاته.

وإنما قال «بالتطبيق» لأن التساوي وعدمه بين الشيئين قديكون باعتبار التطبيق، بأن يطبق أحد المقدارين على الآخر، بأن يجمل المبدء في أحدهما مقابلاً للمبدء في الآخر، والثاني لطافي وهكذا وقد يكون لاباعتبار التطبيق كالتساوي في الثقل مثلاً، وفي العموم والخصوص وغير ذلك ممايقال عليه التساوي وعدمه، وإنما يكون المساوات وعدمها من خواص الكم اذا اعتبر التساوي بالتطبيق.

# [أقسام الكم]

قال: و ينقسم الى متصل قارٍ ـ وهو الخط والسطح والجسمـ أو غير قارّ ـ وهو الزمان؛ والى منفصل وهو المدد، والثلاثة الأولّ تختصّ بالوضع دون الأخيرين.

\* \*

أَقُول: لابد في الكمّ من جزء عاد، امّا بالفعل -كها في العدد. أو بالقوّة -كها في المقدار-. اذا عرفت هذا فنقول: الكمّ اذا انقسم فامّا أن يكون بين أجزائه حدّ مشترك يكون بداية لأحد القسمين ونهاية للآخر- وهو المتّصل وامّا أن لايكون -وهو المنفصل-.

والأول آمّا أن يكون فارّاً يوجد أجزاءه دفعة واحدة، أو غير قارّ. والقارّاتا أن ينقسم في جهة واحدة -وهو الخسطح- أو في ثلاث جهات- وهو الجسم التعليمي. وغيرالفاروهوالزمان.

والثاني. وهو المنفصل. هو العدد لاغير.

والـثلاثة الأول ـأعني الخط والسطح والجسمـ تختص بالوضع، أعني قبول الاشارة الحسيّة بـأنـه هيهـنـا أو هـناك ، دون الأخيرين؛ لأن الزمان والعدد ليسا في جهة حتى يقبلا الاشارة الحستة.

# [الكيف]

**قال:** ومنها الكيف، وهو هيئة قارة لا تقتضي قسمة ولانسبة.

华 华

أقول: الكيف أحد الأجناس العوالي، ورسمه بأنَّه هيئة قارة لايوجب تصورها تصوّر شيء خارج عن حاملها ولايقتضي القسمة واللاقسمة في عظّها اقتضاء أولياً.

فقولنا: «هيشة» يشمل جميع الأعراض ويخرج به الجواهر, وقولنا: «قارة» يخرج عنه الزمان و مقولتي أن يفعل وأن ينفعل, وقولنا: «لايوجب تصوّرها تصرّر شيء خارج عنها» يخرج عنه المقولات النسبية, وقولنا: «لايقتضي القسمة واللاقسمة» ليخرج عنه المقدار والنقطة والوحدة. وقولنا: «اقتضاء أولياً» ليدخل في الكيف العلم بالأشياء الغير المنقسمة،

فانه يقتضي اللاقسمة لااقتضاء أولياً، بل باعتبار المعلوم. وهذا الحدّ أولى من حدّ المصنّف رحم الله لأنه يدخل فيه النقطة والوحدة والآن مع انّها ليست من الكيف..

\* \* \*

قال: وقد يتضاد و يشتد و يضعف.

أقول: من الكيف مايتضاد في أفراده كالسواد والبياض . بخلاف الجوهر والكم، فانَّ التضاد منتف عنها.

وأبضاً من الكيف مايقبل الشدة والضعف كالسواد والبياض ببخلاف الجوهر، فان الجسم يشتد في سواده الى أن يبلغ الغاية، كذلك يأخذ في الضعف الى أن يبلغ غاية البياض. وهذه الخاصة ـ وهي قبول الاشتداد والضعف لا يوجد في الكمّ، فانه لا يعقل ثلاثة أشد من ثلاثة أخرى، ولاخطة أشد في خطبته من خط آخر وان كان أزيد فان الزيادة غير الشدة ولا يوجد في الجوهر لأن معنى الاشتداد هو اعتبار الحل الواحد الثابت الى حال فيه غير قار يتبدل نوعيته و يوجد في كل آن نوع من تلك الأنواع من غير أن يبقى آنين بحيث يكون في كل آن متوسطاً بين مايوجد في ذلك الآن ومايكون قبله و بعده، وهذا لا يعقل إلا في العرض.

وفي هذا الموضع أبحاث دقيقة ذكرناها في كتبنا العقلية.

# [أقسام الكيف]

قال: فنه ها يختص بالكيّات كالاستقامة والشكل والزوجيّة، ومنه الانفعاليّات و الانفعاليّات و الانفعاليّات و الانفعاليّات وهنه الملكة والحال ويختص بذوات الأنفس كصحة المصحاح وغضب الحليم، ومنه القوة واللاقوة كالمصحاحيّة والصلابة ومايقابلها.

أقول: أقسام الكيف أربعة:

أحدها: الكيفيّات المختصة بالكيّات، امَّا المتّصلة كالاستقامة والانحناء والشكل، والمنفصلة كالزوجيّة والفرديّة. وثانها: الكيفيّات المحسوسة، فان كانت راسخة سميّت انفعاليّات كحمرة الدم، وان كانت غير راسخة سميّت انفعالات كحمرة الخجل.

وثالشها: الكيفيات النفسانية، فان كانت راسخة فهي الملكات كالملوم وصحة المصحاح، وان كانت غير راسخة فهي الحالات كالظنون وغضب الحليم.

ورابعها: الكيفيات الاستعداديّة، فان كان الاستعداد نحو الدفع فهوالقوة كالصلابة والمصحاحيّة؛ ان كان نحو الانفعال فهو لاقوّة ـ كعدم الصلابة وعدم الصحاحيّة ـ .

## [المضاف]

قال: ومنها المنضاف وهو ما يُعقل بالقياس إلى غيره ولا وجود له سوى ذلك ، كالأبّوة والبّكة، وقد يعرض للمقولات جيماً.

#### 格 势

أقول: المضاف من الأجناس العالية وفيه مباحث:

أحدها في رسمه: وهو «الذي يعقل بالقياس الى غيره ولاوجود له سوى ذلك ؛ وتحقيق هـذا الـرســم ان مـن المـاهــيّــات مـايـــتقلّ بالمعقوليّة من غيرحاجة الى غيره يقاس اليه، ومنه مالايمقل إلاَّ بالقياس الى غيره.

والشاني هو المضاف؛ وهو قسمان: حقيقي ومشهوري؛ وذلك لأنه إذا عقل بالقياس الى غيره فإمّا أن يكون له وجود خاص سوى ذلك ، وهو المضاف المشهوري كالأب والإبن، فإنّ للأب وجوداً مغائر المعقولية بالقياس الى غيره، واما أن لايكون له وجود سوى معقوليته بالقياس الى غيره، وهو المضاف الحقيق كالأبوّة والبنوّة -وهو المراد هيهنا..

وثـانيها: اختلف الناس في وجود الاضافة، فأثبته جماعة، لأن فوقية السهاء ليس أمراً تقديريـاً لاغير، بل هو أمرٌ متحقق ثابت خارج الذهن، وهو غير السهاء وغير العدم الهيرف، فهو ثابت.

وأنكره جماعة، واستدلُوا بأن الاضافة لوكانت موجودة وهي عرَض لافتقرت الى الحلّ، و يكون حلولها في ذلك الحلّ اضافة أخرى. و يلزم التسلسل.

أجاب الشيخ عنه بأن من المضاف ماهو مضاف بذاته، ومنه ماهو مضاف باعتبار غيره،

وهـذا الأخيريرجع الى الأول و ينقطع التسلسل، وذلك لأن «الأبوّة» ـمثلاًـ مضافة لذاتها الى الإبن، وحلولها مضاف لذاته الى الحل، فانقطع التسلسل.

هذا خلاصة ماذكره الشيخ ـ وهوغير واف بالمطلوب، لأن السائل لم يكزم التسلسل باعتبار ان المضاف دائماً انها يكون مضافاً باضافة مفائرة له، وانها ألزم التسلسل من حيث ان الاضافة اذا كانت موجودة كانت عرضاً، فتكون حالة في علم، و تكون هناك إضافتان: إحديها «الأبوة» وثانيها «الحلول»، وكل واحد منها مضاف لذاته الى غيره، لكن الحلول من حيث أنه عرض موجود يفتقر الى علم ، فيكون حلوله في ذلك الحل اضافة أخرى، و يلزم التسلسل، وكلام الشيخ يصلح جواباً على تقدير ايراد السؤال على الوجه الأول، أمّا على هذا الوجه فلا.

وثالثها: اعلم ان الاضافة قد تعرض لجميع المقولات، أمّّا الجوهر فكالأب والابن مشكلاً. وأمّّا الكيف فكالأسخن والأبرد وأمّّا المضاف مشكلاً. وأمّّا المكنف فكالأسخن والأبرد وأمّّا المضاف فكالأسعد والأقرب وأمّّا الأبن فكالأعلى والأسفل، وأمّّا المنى فكالأقدم والأحدث وأمّّا الوضع فكالأنصب، وأمّّا الملك فكالأكسى، وأمّّا الفعل فكالأقطم، وامّّا الانفعال فكالأشد تسخّناً.

# [الوضع]

قال: ومنها الوضع والنسبة وهو هيئة للجسم يعرض من نسبة بعض أجزائه الى بعض لوقوعها في الجهات كالقيام والانتكاس.

\* \*

أقول: الوضع يقال بالاشتراك على معان:

أحدها: قبول الاشارة الحسية.

وثانيها: نسبة تعرض للجسم بسبب انتساب بعض أجزائه الى بعض.

وثالثها: نسبة تعرض للجسم بسبب انتساب بعض أجزائه الى بعض و بسبب انتساب بعض أجزائه الى بعض و بسبب انتساب بعض أجزائه الى أمور خارجة عنه، كالقيام والانتكاس، فان القيام اليابية ككون رأسه من فوق وحديها للجسم بالنظر الى أجزائه؛ والثانية له بالنظر الى أمور خارجة، ككون رأسه من فوق ورجليه من أسفل، ولولااعتبار النسبة الثانية لكان الانتكاس قياماً، وأشار المصنف رحه الله النسبة الثانية بقوله: «لوقوعها في الجهات».

# [الأين]

قال: ومنها الأين وهوكون الشيء في مكانه كالماء في الكوز.

\*\*

أقول: الأين أحد الأجناس العالية، وهو عبارة عن نسبة الشيء الى مكانه بالكون فيه، وهو أمر مناير للمتمكّن والمكان لافتقاره في تحقّة اليها، مثل كون الماء في الكوز.

وهنو حمقيقي وغير حقيقي، فالحقيقي هو كون الشيء في مكانه المختص به، وغير الحقيقيّ مثل كون زيد في الدار وفي السوق.

# [مّني]

قال: ومنها متى، وهو كون الشيء في زمانه كتيام زيد الساعة.

\* \*

أقول: «متى» أحد الأجناس العالية، وهو عبارة عن كون الشيء في زمانه أوفي طرفه، وهو مغائر للشيء والزمان على ماسلف في الاين كقيام زيد الساعة.

#### [الملك]

قَال: ومنها الملك والجِدة ولَه، وهو التملك للشيء. وقيل: كون الشيء مشمولاً بماينتقل بانتقاله كالتلبّس والتختّم.

**\*** \*

أقول: المُلك أحد الأجاس العالية، قال الشيخ أبوعلي رحم الله في الشفاء: «مقولة المُلك لااحقَقها، و يشبه أن تكون عبارة عن كون الشيء مشمولاً لفيره ينتقل بانتقاله، كالتلبّس والتختم».

أَمَّا المُصنَّفُ رحمه الله فيانه جعلها عبارة عن نسبة التملك للشيء، قال رحمه الله: «و باعتبار وقوع الاشتباه فيها وضع الأوائل لها الملك والجدة وله، ليوقف على معانيها» وأشكل عليه «بأنَّ التملك من باب المضاف» وللمانع أن يمنع من ذلك وان كانت الاضافة عارضة

# [أن يفعل وأن ينفعل]

قىال: ومنها أن يفعل وأن ينفعل، وهما هيئتان غير قارتين تعرضان للمؤثّر والمتأثّر حال التأثير والتأثّر، كالإحراق والإحتراق في النار والحطّب.

\* ;

أقول: مقولة أن يفعل أحد الأجناس العالية، وكذا مقولة أن يتفعل، فأن يفعل: هيئة غير قارة تسعرض للمسؤثر حال تأثيره، كالاحراق في النار؛ وأن يتفعل: هيئة غير قارة تعرض للمتأثّر حالة التأثّر كالاحتراق في الحطب.

ولايقالان على الفعل والإنفعال بعد استقرارهما ونفاد الفعل، بل في حالة الفعل والإنفعال.

## [المقولات عشر]

قال: وهذه هي المقولات العشرة، وكون التسعة عرَّضاً عرضيٌّ لها.

恭 蒜

أقول: هذه المقولات العشرة هي الأجناس العالية ولاجنس سواها، والوقوف على ذلك من أعسر الأمور.

وواحدة من هذه المشرة جوهر والتسعة الباقية أعراض، وصدق العرض عليها صدق المارض على معروضه، لاصدق الجنس على أنواعه، لأن معنى العرض هو العروض للشيء وهو نسبة المعارض الى المعروض، فهو متأخر والجزء متقدم، ولأن كثيراً من المقولات نعام حقايقها ونشك في عرضيتها فلايكون العرض جنساً.

#### [المتقابلان]

قال: والمتقابلان شيئان يمتنع تعلّقها معاً بموضوع واحد ينسبان اليه من جهة واحدة، و يعقل أو يوجد أحدهما بازاء الآخر أوني غاية البُعد من الآخر. أقول: هذا رسم المتقابلين، و يفهم منه معنى انتقابل، فقولنا «شيئان» شامل للمتقابلين وغيرهما وقولنا «يمتنع تعلقها وغيرهما وقولنا «يمتنع تعلقها وغيرهما وقولنا «يمتنع تعلقها وعضوع واحد كالسواد والحركة. وقولنا «ينسبان البه» احترزنا به عن موضوع لايصح نسبة الشيئين البه كالسواد والحركة اذا نسبا الى المجردات فانها شيئان يمتنع تعلقها بالمجرد وليسا متقابلين لمالم يصح نسبتها البه، وقولنا «من جهة واحدة» احترزنا به عن الاضافيتين اذا تعلقها وضوع واحد لامن جهة واحدة المدرو و بُنوّته لخالد.

اذا عرفت هذا فالمتقابلان إن عقل أحدهما بازاء الآخر فها المتضايفان، وان وجد أحدهما بازاء الآخر فها العدم والملكة ان اختضا بموضوع واحد، والآفها السلب والايجاب، وان وجد أحدهما في غاية البعد من الآخر فها الضدّان.

# [أقسام التقابل]

قال: وأقسام التقابل أربعة:

أوضا: الأيجاب والسلب كقولنا: «فرس، ولافرس»؛ أو «زيد كاتب، زيد ليس بكاتب» وهو بحسب القول.

وثافيها: التضايف وقد مرَّ ذكره.. وثالثها: التضادُّ ؛ ورابعها: الملكة والعدم.

\* \*

أقول: المتقابلان إمَّا أن يكونا وجوديّن أو يكون أحدهما وجوديّاً والآخر عدميّاً؛ والثاني امّا أن ينظر الى الوجود والعدم في اللفظ والقول ـ لاغرد او بالنسبة الى الوجود الخارجي، والأولَّ هو تقابل السلب والايجاب ـ سواء اخذ بالنسبة الى المفردات كقولنا: «فرس، ولافرس»، او الى المركبّات كقولنا: «زيد كاتب، زيد ليس بكاتب». وهذا التقابل بحسب اللفظ والقول. والثاني هو تقابل العدم والمكمّة كتقابل البصر والعمى.

وأمّا إذا كمانا وجودتين فإمّا أن يكون بينها غاية البُمد، أو يكون أحدهما معقولاً بالقياس إلى الآخر؛ والأوّل الشضاق كتقابل السواد والبياض، والثاني التضايف ـوقد مضى بيانه في المقولات.

#### [الضدّان]

قال: والمشهور إن «الضدين» أمران ينسبان الى موضوع ولايمكن أن يجتمعا فيه، كالذكورة والأنوثة، والشحقيق يقتضي كونها موجودين - في غاية التخالف- تحت جنس قريب يصح منها أن يتعاقبا على موضوع أو يرتفعا عنه، كالسواد والبياض.

#### \* \*

أَقُولُ: تقابل الضدين يطلق في المشهور على معنى وفي التحقيق على معنى آخر:

أَشًا في المشهور: فيطلق الضدّان على كل أمرين ينسبان الى موضوع واحد ولايمكن أن يجتسمها فيه مسواء كانا وجوديّين أو أحدهما، وسواء اندرجا تحت جنس قريب، اولا؛ كما يجعلون الذكورة ضدّ الأنوثة.

وأمّا بحسب التحقيق وهو مصطلح الحكماء فيطلق الضدان على كلّ وجوديّن بينها غاية التباعد بشرط اندراجها تحت جنس قريب يصبح منها أن يتعاقبا على موضوع واحد وارتفاعها مماً عنه؛ فقولنا: «وجوديّن» يخرج منه العدم والملكة كالذكورة والأنوثة؛ وقولنا: «بينها غاية التباعد» يخرج منه الحمرة والحضرة مثلاً.. وقولنا: «تحت جنس قريب» ليخرج عنه مثل المشق الذي هو مستفاد من افراط قوة الجذب والانتقام الذي هو من افراط قوة الدفم.

#### [اللكة]

قـال: وأمّا الملكة فالمشهور «انها مايوجد في موضوع وقتأمّا، ويمكن أن ينعدم عنه ولايوجد بعده» كالابصار؛ والعدم: «انعدامها عنه في وقت امكانها» كالعمى.

والتحقيق يقتضي انها ماينسب الى موضوع يكون طبيعة ذلك الموضوع الشخصيّة أو المنسيّة أو الجنسيّة قابلة له كالزوجيّة, والعدم عدمها بالنسبة الى قابلها كالفريّة.

#### \* \*

أقول: كما اختلف تفسير الضدين بحسب الشهرة والتحقيق كذلك اختلف تفسير الملكة بحسب الشهرة والتحقيق.

أمّا بحسب الشهرة فانها عبارة عمّا يوجد في موضوع وقتأمًا ويمكن أن ينعدم ولايوجد بعده

كالابصار، ولاالقرّة مطلقاً كما للجنين بل القدرة على الابصار وعكن أن ينمدم عن الموضوع أي يستحيل الى العدم من غير عكس؛ والعدم انعدام تلك الملكة وارتفاع ذلك المهيّؤ . كالعمى فائه ليس عدم البصر مطلقاً، بل عدمه في وقت امكانه وتهيّؤ الموضوع له.

وأمّا بحسب التحقيق: فان الملكة ماينسب الى موضوع قابل له لابحسب طبيعة طبيعة شخصية للخيرة المنافقة المنافقة المنافقة أو جنسية؛ وذلك كالبصر بالنسبة الى الأكمه، فان طبيعة شخصه وان لم يكن قابلة له الآ أن طبيعة نوعه وهي الانسانية قابلة له؛ و بالنسبة الى المقرب فان الابصار غير ممكن لشخص المقرب ولالنوعها، بل لجنسها وهو كونها حيواناً.

## . . .

قال: وظاهر أن حكم هذين القسمين في العموم بحسب الاعتبارين متعاكس.

#### \* \*

أقول: ظهر من تفسير التضاد والملكة بحسب الشهرة والتحقيق تعاكسها في العموم والخصوص، وذلك لأنَّ التفضاد بحسب الشهرة قد بيّنا انه لايشترط فيه كونها وجوديّن، ولا غاية التباعد وكسب التحقيق يشترط فيه ذلك فحيننذ التضاد بحسب الشهرة أعمّ منه بحسب التحقيق.

وأقما الملكمة فمانها بحسب الشهرة عبارة عن تبيّرُ الموضوع الشخصي للشيء، والعدم ارتفاع تبيّرُ ذلك الموضوع.

وكحسب التحقيق عبارة عن تيوّ الموضوع الشخصي أو النوعي أو الجنسي للشيء، والعدم ارتفاع ذلك التيوّعن ذلك الموضوع الشامل للثلاثة.

فالملكة بحسب الشهرة أخصّ هنه بحسب التحقيق، وقد كان التضادّ بحسب الشهرة أعمّ هنه بحسب التحقيق؛ فتعاكس حكمها في المموم بحسب الشهرة والتحقيق.

# [أقسام التقدم والتأخر]

قال: والمتقدّم والمتأخّر قد يكونان بالزمان كالأب وابنه؛ أو بالذات كالملّة ومعلولها؛ أو بالطبع كالواحد والاثنين؛ أو بالوضع كالصق الأول والثاني؛ أو بالشرف كالمملّم ومتعلّمه، وكذلك المعيّد. وماني هذا الفصل لايتعلّق بهذا العلم ولكنّه يفيد فيه. أقول: الحكاء حصروا أنواع التقدم في هذه الخمسة، ولم نقف لهم على برهان يدل على الحصر أكثر من الاستقراء؛ ونقضه المتكلّمون بتقدم أجزاء بعض الزمان على بعض؛ واعتذاوات الفلاسفة فيه ضعيفة ذكرناها وبيّنًا ضعفها في كتابي الأسوار والمناهج.

اذا عرفت هذا فنقول: التقدم يقال عند الأوائل بخمسة معان:

أحدها: التقدّم بالزمان ـ وهو ظاهر لكل أحد كتقدّم الأب على الإبن، بعنى انّ للأب وجوداً في زمان وللابن وجوداً في زمان آخر، وزمان الأب متقدّم على زمان الإبن، فيقال للأب «انه متقدّم على الابن بالزمان».

وثانها: التقدّم بالذات، وهو النقدّم بالعلّيّة كنقدّم الشمس على الضوء، وحركة الاصبع على حركة الخاتم - فانًا نعلم انه لولاحركة الاصبع لم يتحرك الخاتم - فهذا الترتيب العقلي هو المعنى بالتقدّم بالعليّة، وهو خفى عند جاعة من الناس.

وثـالـثـهـا: الـتـــقــدّم بالطبع، وهو كتقدم الواحد على الاثنين، فانه لولاالواحد لم يتحقّق للاثنين وجود، وقد يتحقّق الواحد وان لم يكن الاثنان موجوداً فهذا الترتب المعلوم هو المراد بد التقدم الطبيعى» (الطبعى ــن)

والفرق بين هذا النوع من التقدّم وبين الأول ان المتقدّم هناك كان كافياً في وجود المتأخّر، بحيث يستحيل انفكاكه عنه، والمتقدّم هنا ليس علّة تامّة في المتأخّر، اذ قديمكن وجود المتقدّم وان لم يكن المتأخّر ثابتاً.

ورابعها التقدّم بالرتبة، امّا الرتبة الحسيّة كتقدّم الصف الأول على الصف الثاني بالنظر الى الامام، أو الرتبة العقليّة كتقدّم الجنس على النوع ان اعتبر الترتيب بالنسبة الى العموم. وخامسها: التقدم بالشرف والفضيلة كتقدّم العالِم على متعلّمه.

واذا عرفت أصناف التقدم فاعرف منها أصناف المتأخّر وهوظاهر وكذا أصناف المعيّة -الا في المعبّة بالعليّة، لاستحالة اجتماع علّتين مستقلّتين على معلول واحد والمعيّف أطلق ذلك وليس بجيّد.

وهذا الفصل خارج عن هذا الفنّ لما بيتًا، لكنّه مفيد فيه لاحتياج المنطق في اكتساب الحدود والمقدمات اليه، لأنه متى لم يعرف ان عدوده وكل واحد من حدّي مطلوبه تحت أيّ جنس من الأجناس العالية يقع لم يقدر على تحصيل الفصول والحدود الوسطى.

قال:

# الفصل الثالث

# ف القضايا وأحوالها [الدلالة]

وجود الـشـيء في الكتابة بحسب الأغلب يدل على وجوده في العبارة، وهو دائماً يدل على وجوده في الأذهان ـوهما بالوضعـ وهو على الذي في الأعيان، ـوهو بالطبعـ والأطراف بتوسّط الأوساط.

#### \* \*

أَ**قُول:** لـمّافع من البحث عن الفردات الفيدة لاكتساب التصوّرات، شرع في البحث عن المركّبات ـأعني الـقمضايا وأحكامها المفيدة لاكتساب التصديقاتــ وقبل أن يشرع في المقصود مهد قاعدة دالّة على العلاقة الراسخة بين اللفظ والمعنى بحيث يوثر أحوال اللفظ في أحوال المعنى.

اذا عرفت هذا فنقول: للشيء وجود في الأعيان ذاتي له لابالنظر الى أذهان المتصوريين، ووجود في الأذهان اذا تصور وحصلت صورته في ذهن المتصوّر له، ووجود في العبارة اذا تلفّظ باسمه الدال عليه، ووجود في الكتابة اذا رقم صورة تدلّ على اللفظ الدالّ عليه.

فالوجود في الكتابة يدل غالباً على وجوده في العبارة ـلادافاًـ اذ قد يوجد كتابة من غير تـلفّظ بعبارة، بل ينتقل الذهن منها الى المعنى من غير ذكر المكتوب، أمّا الوجود في العبارة فانه دائماً يدل على وجوده في الذهن، اذ المتلفّظ بالاسم إنّا يتلفّظ به اذا تصوَّر معناه ـامًّا اجالاً أو تفصيلاًـ وهاتان الدلالتان وضعيّتان يختلف باختلاف الأوضاع.

وأمًّا دلالة ما في الذهن على ما في الحارج فهي طبيعيَّة لاتحتَّلْف باختلاف الناس.

واعلم ان قول «الوجود» على الخارجي بحسب الحقيقة، وعلى الباقية بحسب الجازر

واعلم انّ الأطراف يدلّ بعضها على بعض بحسب توسّط الأوساط كدلالة «الوجود» في الكتابة على المبارة، ودلالة العبارة الكتابة على المبارة، ودلالة العبارة على المبارة، ودلالة العبارة على الوجود الذهني، ودلالة الذهنيّ على الخارجي.

## [التقييدي]

قال: الأقاو يـل أنواع: منها التقييدي وهو في قوّة المفردات، كــ«الحيوان الناطق» فهو بمنزلة «الانسان».

## \* \*

أقول: القول هو اللفظ المركب، وهو امَّا تامَّ أو غير تامَّ.

فغير النتام امًا تقييدي، وهو أن يكون الجزء الثاني قيداً في الأول يحتص (يتخصّص ـن) به، كالحيوان الناطق، وهو في قوّة المفرد، لدلالته على مادل عليه الانسان ـوهو لفظ مفرد ـ وهذا النوع من المركب هو المستعمل في الحدود والرسوم.

وامًا غير تقييدي، وهو غير مستعمل في شيء من الصناعات الآ بانضمام غيره اليه، كقولنا: «زيد في».

## [القول الخبري]

قال: ومنها الخبري، وهو الذي يعرض له لذاته أن يكون صادقاً أو كاذباً، و يسمَّى قولاً جازماً وقضية، وهما أخصّ بالعلوم، وسائر الأنواع ـكالاستفهام والأمر والتعجب وغيرهاـ أخصّ بالمحاورات.

## \* \*

أقول: هذا هو النوع الشاني من أنواع المركب، وهو التام، وهوامًا أن يكون محتملاً للصدق والكذب لذاته، أو لايكون.

والأول هو الخبر، والقضيّة، والقول الجازم كقولنا: «الانسان حيوان» فانه يصعّ عليه توارد الصدق والكذب لذاته.

وهمذان المنوعان ـأعني المركب التقييدي والخبريـ أخص بالعلوم، لأن الأول يستعمل في الحدود والرسوم، والثاني يستعمل في القياس والاستقراء والتميل.

والشّاني -وهو الذي لا يحتمل الصدق والكذب لذاته فإمّا أن يدلّ على طلب الفعل دلالة وضعيّة، وهو الأمر إن كان مع الاستعلاء، والآ فالدعاء إن كان مع الحضوع، والالتجاس إن كان مع النساوي؛ وان لم يدل على طلب الفعل فهو التنبيه؛ و يندرج فيه التمنّي، والترجّي، والتعجّب، والقسم، والنداء.

وهذه المركبات أخص بالمحاورات ـ كها يستعمل مثل هذه في الخطابة والشعر كثيراً.
واعملم ان هذه الأنواع قد يحتمل الصدق والكذب أيضاً، فان من قال: «ليت لي مالاً»
يقال له: «صدقت» أو «كذبت» بواسطة المتمثّى ـ لالذاته ـ وكذا من قال: «إضرب» فانه
يحتمل الصدق والكذب باعتبار ارادة الضرب، فبقيد قولنا: «لذاته» تخرج هذه الأنواع عن
أن تكون إخباراً

# [أجزاء القضية] قال: وكل تضية تشتمل على جزئين: ما يحكم عليه وما يحكم به.

أقول: القضية هي القول المركب الذي حكم فيه بصدق الثاني على ماصدق عليه الأول أو بمصاحبته له، أو بمصاندته، أو بسلب ذلك، كقولنا: «الانسان حيوان» فلابة فيها من جزئين: المصادق على الشيء وهو المحكوم به والذي يصدق عليه المحكوم به وهو المحكوم عليه وشو الحكوم عليه وشيانا: «ان كانت عليه وشمتمل أيضاً على وابطة، لكن الجزئان الأولان هما الماتتان؛ وكقولنا: «ان كانت الشمس طالعة فالنهار موجود» فقد حكنا باستصحاب وجود النهار لطلوع الشمس؛ وكقولنا: «انا أن يكون العدد زوجاً أو فرداً» فقد حكنا بالماندة بينها.

\* \*

قال: والتأليف الأول يكون من مفردات تام الدلالة، وجزءاه: موضوع هو اسم لاعالة، ومحمول تربط به رابطة ربّا لايتلفظ بها وتكون القضيّة ثناثية -كقولنا: زيد كاتب. أو يتلفظ فتصير ثلاثية -كقولنا: زيد هو كاتب. قال: والتأليف الأول يكون من مفردات تام الدلالة، وجزءاه: موضوع هو اسم لاعالة، ومجمول تربط به رابطة ربًا لا يتلفظ بها وتكون القضية ثنائية - كقولنا: زيد كاتب. أو يتلفظ فتصير ثلاثية - كقولنا: زيد هو كاتب.

وفي الفارسية لابدً منها وهي لفظ «است» بلغتهم.

\* \*

أقول: التأليف (المتألف .ن)قسمان: أول وثان.

فالتأليف الأول هو المؤلّف من المفردات لأنه أول تأليف يقع في القضايا، والثاني هو المؤلّف من قضايا، مؤلّفة من مفردات أو غيرها.

فالأولى: هو المولّف من المفردات التامّة، وهو امّا اسمان، أو اسم عكوم عليه وفعل عكوم به؛ كقولنا «الانسان حيوان» و«الانسان يكتب». فالانسان وهو أحد جزئي هذا المتأليف وهو المحكوم عليه ييستى موضوعاً، ويجب أن يكون اسماً، لاستحالة الاخبار عن معنى الأفعال والحروف بمجرد ذكرهما. و«الحيوان» هو جزء ثان يستى المحمول وهو قد يكون اسماً وقديكون فعلاً لصحة الاخبار بالقسمين. ورابط يربط المحمول بالموضوع وهو الجزء السالت للقضية وهو الجزء الصوري، وهي أعني الرابطة قد تكون مذكورة في اللفظ فتسمى القضية ثلاثية لاشتمالها على الأجزاء الثلاثة كقولنا «الانسان هو كاتب» فان لفظة «هو» رابطة، بين الموضوع والمحمول، وقد تحذف للعلم بها كقولنا: «الانسان كاتب» وتستى القضية ثنائية وهذا في لفة العرب، وقديجب ذكر الرابطة في بعض اللغات كالفارسية مع ما العطف.

# [القضيّة الحمليّة وأقسامها]

قال: والموَلَّفة هذا التأليف هليّة؛ امّا موجبة يحكم فيها بكون الحمول مقولاً على مايقال عليه الموضوع ـ سواء وضع ذات وحدها أو مع صفة ـ كقولنا: «الانسان ــ أو الضاحك ــ كاتب». أو صالبة: كقولنا: «الانسان ــ أو الضاحك ــ ليس بكاتب». أقول: القضيّة المؤلّفة هذا التأليف \_ أعني الثنائي الأول \_ تستى حليّة؛ وهي امّا موجبة أو سالبة؛ فالموجبة هي التي يحكم فيا بكون المحبول مقولاً على مايقال عليه الموضوع سواء كان الموضوع هو الذات أو الذات مع الصفة. مثال الأول قولنا: «الانسان كاتب» فان معناه ان مايقال عليه «الكاتب» لكن الانسان يقال على نفسه لأنه نفس الذات ـ لاصفة خارجة عنها ـ.

مشال الشاني قولنا: «الضاحك كاتب» فان معناه ان مايقال عليه «الضاحك » يقال عليه «الكاتب» لكن الضاحك صفة مقولة على الانسان ـلانفس الانسانـ.

والسالبة: هي التي يحكم فيها بسلب المحمول عها يقال عليه الموضوع ـ سواء كان الموضوع نـفـس الـذات، كـقولنا: «الانسان ليس بكاتب» أو صفة خارجة عنه، كقولنا: «الضاحك ليس بكاتب».

# [الفضية الشرطية وأفسامها]

قال: والشأليف الثاني يكون من القضايا، والمُزْلَفة منها شرطيَّة، يسمَّى جزئيها مقلَّماً وقالياً.

وهو امّا بمصاحبة و يسمّى متصلة، كقولنا في الايجاب: «إن كانت الشمس طالمة فالنهار موجود»، وفي السلب: «ليس إن طلعت الشمس فالحفّاش ببصير»؛ أو بماندة و يسمّى صنفصلة، كقولنا في الايجاب: «العدد إمّّا زوج وإمّّا فرد» وفي السلب: «ليس العدد إمّا زوجاً أو منقسماً بمساو يين».

ورأبطتها أدوات الشرط والجزاء والعناد.

## 非 特

أقول: التأليف الثاني هو الذي يقع بين القضايا، ولمّا كان الحكم بين القضيتين ليس بأن يكون إحدى القضيتين هو الأخرى، لأن بعض الأقوال الجازمة لايكون هو البعض الآخر كما كان في الحسليّات، فوجب أن يكون الحكم فيها أمّا هو بملازمة بعض القضايا لبعض، أو بسلب الملازمة، أو بماندة بعضها لبعض، أو بسلب المعائدة، والاّ انتنى التركيب بينها..

إذا عرفت هذا فنقول: هذا النوع من التركيب يسمَّى شرطيّاً، أمَّا في المتصلة فبالحقيقة لوجود حرف الشرط فها، وأشَّا في النفصلة. فبالمشابهة بينها من حيث وقوع التركيب بين القضايا فيها، و يُسمَّى الجزءان في هذا التركيب مقدماً وتالباً.

فالمُشدم في المتصلة هو الذي يقترن به حرف الشرط، وهو قولنا: «إن كانت الشمس طالعة» مثلاً والتالي هو الذي يقترن به حرف الجزاء وهو قولنا: «فالنهار موجود».

والمقدم في المنفصلة غيرمتميزعن التالي في الطبع، لأن معاندة أحد الشيشين للآخر تستلزم معاندة الآخر له، فأيهما جعل المقدم صحّ وكانت القضيّة واحدة، بخلاف المتصلة ـ التي في طبيعة أحد جزئيها أن يكون ملزوماً والآخر لازماً.

إذا عرفت هذا فنقول: الشرطية إنا متصلة إن حكم فيها بالمصاحبة بين الشيئين أو بسلب المصاحبة، كقولنا في الايجاب: «إن كانت الشمس طالمة فالنهار موجود» وفي السلب: «ليس إن كانت الشمس طالمة فالخفّاش ببصير» وإمّا منفصلة إن حكم فيها بالمائدة بين الجزئين أو بسلبها، كقولنا: «العدد إمّا زوج أو فرد» و«ليس العدد إمّا زوجاً أو منقسماً بمتساويين».

ورابطة المتصلة هي أدوات الشرط كـ«إنْ» الشرطيّة و«فاء» الجزاء. ورابطة المنفصلة هي أدوات العناد كـ«إيًّا» و«أو».

# [أقسام القضية الشرطية بحسب التركيب]

قال: وقد تتألُّف الشرطيَّة من الحمليَّات والشرطيَّات مرَّة بعد أخرى.

.

أقول: ١١ كانت الشرطيّات مؤلّفة من قضيتين، وكانت القضيّة منقسمة إلى الحمليّة والشرطيّة، انقسم تركيب الشرطيّة إلى ثلاثة أقسام: أحدها ماتركّب من الحمليّين وهي الشرطية البسيطة وفانها ماتركّب من الشرطية،

ثم إن الشرطية قد تكون متصلة ومنفصلة، فانقسم ماتركّب من الشرطيّتين أو من الشرطيّة المسرطية والحملية إلى ماتركّب من متصلتين، أو منفسلتين، أو متصلة وحليّة أو منفسلة و منفسلة وحليّة أو منفسلة و منفسلة وحليّة أو من

ثم إن مقدم المتصلة لماتميز عن تالها بالطبع بخلاف المنفصلة. كانت أقسام المتصلة تسعة وأقسام المنفصلة ستة.

## أمثلة المتصلة:

أولها مايتركّب من الحمليّتين، كقولنا: «كلّما كانت الشمس طالعة فالنهار موجود».

وثانها مايتركب من متصلتين كقولنا: «كلّما كانت الشمس طالعة فالهار موجود، فكلّما كانت الشمس غاربة».

وشالثها مايتركب من منفصلتين كقولنا: «كلّما كان العدد امّا زوجاً أو فرداً فالكواكب إمّا زوج أو فرد».

ورابعها مايتركب من حمليّة ومتصلة ـوالحمليّة مقدم ـكقولنا: «كلّما كان طلوع الشمس علة لوجود النهار فكلّما كانت الشمس طالعة فالنهار موجود »

وخامسها مايتركب من حلية ومتصلة ـ والمتصلة مقدم كعكس المثال.

وسادسها مايترڭب من حليّة ومنفصلة ـوالحمليّة مقدّمـ كقولنا: «كلّما كان هذا عدداً فهو امّا زوج أو فرد».

وسابعها مايتركب منها ـوالمنفصلة هي المقدمـ كعكس هذا المثال.

وثاهنها مايتركب من متصلة هي القدم ومنفصلة كقولنا: «كلّما كانت الشمس طالعة فالنهار موجود».

وتاسعها مايتركب من منفصلة هي المقدّم ومتصلة ـ كعكس هذا المثال.

## أمثلة المنفصلة:

أَوْلِهَا مَايِترَكُّبِ مَن حَلَيْتِينَ كَتُولِنا: «العدد امَّا زوج أو فرد».

وثانيها مايتركب من متصلتين كقولنا: «امّا أن يكون ان كانت الشمس طالعة فالنهار موجود، وامّا أن لايكون ان كانت الشمس طالعة فالنهار موجود».

وثـالـثها مايتركب من منفصلتين كقولنا: «إمّا أن يكون العدد إمّا زوجاً وإمّا فرداً، وامّا أن يكون امّا زوجاً وامّا منقسماً بمتساو يين».

**ورابعها** مايتركّب من حمليّة ومتصلة كقولنا: «امّا أن لايكون طلوع الشمس علة لوجود النهار، وامّا أن يكون كلّما كانت الشمس طالعة فالنهار موجود».

وخامسها مايتركّب من حمليّة ومنفصلة كقولنا: «امّا أن لايكون هذا عدداً، وامّا أن يكون امّا زوجاً أو فرداً». وسادسها مايتركب من متصلة ومنفصلة كقولنا: «امّا أن يكون ان كانت الشمس طالعة فالنهار موجود، وامّا أن يكون الشمس طالعة وامّا أن يكون النهار موجوداً». وقد يتضاعف التركيب من الشرطيات المتصلة والمنفصلة مرة بعد أخرى.

# [مناط الصدق في القضايا الشرطية]

قال: وهذا الشأليف يخرج أجزاءها عن أن يكون قضايا، فيصير الايجاب والصدق ومقابلاهما متعلّقة بالربط ولايلتفت فيها الى أحوال أجزائها.

## 禁 推

أقول: وهذا التأليف الشرطي يخرج أجزاء القضية عن أن تكون قضايا عتملة للصدق والكذب، لأثما اذا قلنا «الشمس طالمة» احتمل الصدق والكذب، فاذا قلنا: «ان كانت الشمس طالمة فالنهار موجود» عن أن يكونا الشمس طالمة» و«النهار موجود» عن أن يكونا قضيتين ولم يبيق الصدق والكذب متوجّها الآ الى الاتصال، فانه يمكن تركيب المتصلة المصادقة من كاذبين، كقولنا: «ان كان الانسان حاراً فهو ناهق» وكذلك قد تتركب المتصلة الكاذبة من صادقي، كقولنا: «ان كان الانسان حيواناً فهو ناهق».

فقد ظهر الله الصدق ومقابله أعني الكذب توجَّع إلى الإ تصال لا إلى أجزاء القضية، وكذلك الايجاب ومقابله أعني السلب. يتوجّه ايضاً الى الا تصال، لا الى أجزاء القضية فقد تتركّب الموجبة من سالبتين كقولنا: «كلّما لم يكن العدد زوجاً لم يكن منقسماً مجتساو بين».

وقد تشركب السالبة من موجبتين كقولنا: «ليس ان كانت الشمس طالعة فالليل موجود». وكذلك الحكم في المنفصلة.

# [أقسام المتصلة]

قال: ومن المقصلة لزومية، كقولناً: «أن كان زيد يكتب فهويتحرّك يده». ومنها اتفاقية، كقولنا: «أن كان الانسان ناطقاً فالحمار ناهق».

## **非 华**

أقول: المستصلة قد تكون لزوهية وقد تكون اتفاقية: لأن الا تصال بين المقدم والتالي ان كان لملاقة بينها ـ كالعلية والتضايف ـ كأنت لزوهية، كقولنا: «كلما كان زيد يكتب فهو

يتحرك يده» فان الكتابة تستلزم حركة اليد وعتنع انفكاكها عنها.

وأن كان الاتمسال الابسبب بل بجرد الانفاق والصاحبة سميّت اتفاقية، كقولنا: «ان كان الانسسان نباطقاً فالحمار ناهق» فانه ليس بين كون الانسان ناطقاً وكون الحمار ناهقاً مصاحبة لزوميّة، بل بجرد الا تفاق.

# [تركيب المتصلة اللزومية]

قال: والكاذب يستلزم الكاذب أو الصادق، والصادق لايستلزم الكاذب، وقس المكن والمحال عليها.

\* \*

أقول: قد بيّنا ان الصدق ومقابله انّا يتعلّق بالا تصال والانفصال ـ لابأجزاء القضية ـ اذا ثبت هذا فالمتصلة اللزومية تصدق عن صادفين، كقولنا: «كلّم كان الانسان حيواناً كان جسماً»؛ وعن كاذبين، كقولنا: «كلّم كان الانسان حاراً كان ناهقاً»؛ وعن مقدم كاذب وتبال صادق، كقولنا: «كلّم كان الانسان حاراً كان حيواناً» لأن اللازم جاز أن يكون أعم من الملزوم.

ولا يمكن أن يسركب من مقدم صادق وتال كاذب والاً لزم صدق الكاذب وكذب العسادق، لأن قضية اللزوم انه اذا صدق الملزوم صدق اللازم، واذا كذب اللازم كذب الملزوم؛ وقس الممكن والحمال على الصادق والكاذب، وذلك لأن المحال يجوز أن يستلزم المكن ولا يمكن استلزام المكن الحال.

# [تركيب المتصلة الاتفاقية]

فال: ولااتفاقية الأعن صادقين.

\* \*

أقول: الا تفاقية تفسر بأمرين: أحدهما التي يمكم فيها باجتماع المقدم والتالي على المصدق من غير ملازمة بينها، كقولنا: «كلّما كان الانسان ناطقاً كان الحمار ناهقاً». والمشافي التي يحكم فيها بصدق التالي مطلقاً سواء كان المقدم صادقاً كهذا المثال، او كاذباً

كقولنا: «كلّما كان الخلأ موجوداً فالانسان ناطق».

والأول أخص من الثاني، وهي المستعملة في هذا الكتاب، ولايمكن أن تصدق الآعن صادقن.

واذا عرفت ماتركبت منه الصادقة فالكاذبة مايتركب من مقابلا ته.

# [أقسام المنفصلة]

قال: ومن المنفصلة حقيقية تمنع الجمع والخلق كما مرّ. و تَتَأَلَّفَ عمّا في قوة طرقي النقيض.

#### \* \*

أقول: قد بينا ان المنفصلة هي التي يمكم فيها بالمعاندة بين القضيتين، ولتماكانت أقسام المساندة ثلاثة ـ لأن التعاند امّا في طرف الوجود خاصّة، أو العدم خاصّة، أو فيها مما ـ كانت أقسام المنفصلة ثلاثة:

أحدها: التي يحكم فيها بالمساندة بين طرفيها في الصدق والكذب مماً، على معنى انه لايمكن اجتماع طرفيها على الصدق ولاعلى الكذب، كقولنا: «العدد امّا زوج أو لازوج» وتستى الحقيقية وهي المانعة للجمع والخلق

وتركيبها إنًا يكون من القضية ونقيضها، أو من القضية ومساوي نقيضها؛ لأن الشيء ونقيضه لا يمكن اجتماعها في الوجود والعدم، وكذا الشيء ومساوي نقيضه لاستلزام وجود أحد المتساويين وجود المساوي الآخر، واستلزام عدمه عدمه، أمّا الأعمّ من النقيض فانه لا يمنع الجمع بين الشيء وبينه، والأخص لا يمنع من الخلوّعن الشيء وعنه، فتعيّن تركيبها ممّا قلناه.

## \* \* \*

قال: ومنها مايمنع الجمع فقط كقولنا: «هذا الشخص امّا حجر أو شجر» ويحدث من تخصيص أحد الطرفين. أقول: هذا هو القسم الثاني من أقسام المنفصلة وهي التي يحكم فيها بامتناع اجتماع جزئيها على الصدق خاصة، وتسمّى هانعة الجمع؛ كقولنا: «هذا الشيء امّا حجر أو شجر» فانه يستحيل اجتماعها على الصدق ويمكن كذبها معاً، فالتعاند بين جزئيها انّا هو في الصدق خاصة.

وهي مؤلّفة من الشيء والأخص من نقيضه، لأن نقيض الحجر هو اللاحجر، والشجر أخص منه، فاذا حذف «اللاحجر» وأورد بدله «الشجر» كانت مانعة الجمع؛ وكذا نقيض الشجر هو اللاشجر، والحجر أخص منه، فاذا حذف وأورد بدله حدثت المنفصلة الذكورة.

وإنَّها منسعت الجسمع خماصة لاستحالة اجتماع الشيء مع ماهو أخصَّ من نقيضه، لأن وجود الخاصّ يستلزم وجود العام، ولمَّا جاز ارتفاع الشيء مع ماهو أخصّ من نقيضه ولايلزم منه رفع النقيضين لم يمنع الحلق.

\* \* \*

قال: او يمنع الخلوق فقط، كقولنا: «زبد امّا في الماء وامّا غير غريق» ويحدث من تعميمه. مع بع

أقول: هذا هو القسم الثالث من أقسام المنفصلة وهو المستى بمانعة الخلوّ: كقولنا: «زيد امّا في الماء وامّا أن لايغرق» فانّه يستحيل ارتفاعها ويمكن اجتماعها بأن يكون في الماء ولايغرق، فالتماند بن جزئها انّما هوفي الكذب والاغير.

وهني مؤلّفة من الشيء وماهو أعمّ من نقيضه، لأن نقيض «الكون في الماء» هو «عدم الكون في الماء» و «عدم الكون في الماء لصدقه معه و بدونه، فاذا حذف «اللاكون في الماء» وأورد بدله «عدم الغرق» حدثت مانعة الحلو، وكذا نقيض «عدم الغرق» هو «الغرق» والكون في الماء أعمّ من الغرق، فاذا حذف الحاص وأورد بدله العام حدثت المنفصلة المذكورة.

وإنَّها مـنــمـت الحلوخاصة لأستحالة الحلوَّ عن الشيء وماهو أعمّ من نقيضه، لاستلزام رفع الـمام رفع الحاصّ، ولمَّها جاز وجود العاتم بدون وجود الحاصّ جاز وجود الطرفين وصدقها معاً

ولم يلزم منه اجتماع النقيضين.

## \* \* \*

قال: وكل واحد من الأخيرين ان أخذ شاملاً للعقيقيّة كان بسيطاً والآ فمركّب.

أقول: مانعة الجمع ومانعة الخلوقد تفسران عاذكره، فتكونان مركبتين: وقد تفسران بماهو أعمّ من ذلك فتكونان بسيطتين.

بيان ذلك: ان مانعة الجمع قد تفسر بمايحكم فيها بامتناع اجتماع جزئيها على الصدق مطلقاً ممن غير الشعرض لقيد آخر وحينئذ تكون أعمّ من الحقيقية التي يحكم فيها بامتناع اجتماع جزئيها على الصدق والكذب، ومن مانعة الجمع التي فشرناها به.

وقد تفسّر بما يحكِم فيها بامتناع اجتماع جزئيها على الصدق وجواز اجتماعها على الكذب، وهذا قيد زائد على مافسرت به أولا فخصصها وخرجت الحقيقية حينئذ عنها وتركّبت، وكانت بالتفسير الأول بسيطة عامة للحقيقية ولها بالتفسير الثاني.

ومانعة الخلز تفسر بأمرين: أحدهما التي حكم فيها بامتناع اجتماع طرفيها على الكذب وجواز اجتماعها على الصدق وهي التي فسرناها نحن بد ولايدخل الحقيقية تحتها حينانه، لأن الحقيقيّة وان وافقتها في الجزء الأول منها الآانها عكوم فيها بامتناع اجتماع طرفيها على الصدق فعاندتها حيناني.

والشافي التي يحكم فيها بامتناع اجتماع طرفيها على الكذب مطلقاً من غير التعرّض لقيد آخر، فتكون حينلذ أعمّ من الأولى ومن الحقيقيّة، وتكون بسيطة، والأولى مركبة.

# [تلازم الشرطيّات]

قال: و يتلازم كل مقصلتين مقدمها واحد وتاليها طرفا النقيض، وهما مختلفتان بالايجاب والسلب.

## \* \*

أقول: ذهب قدماء المنطقيين الى أن كل متصلتين توافقتا في المقدم والكمّ وتخالفتا في

الكيف وتناقضتا في التالي تلازمتا وتعاكستا.

مثاله: إذا صدق «كلًا كان أب فرج د» صدق «ليس ألبتة إذا كان أب فليس ج د» وبالمكس؛ فهاتان متصلتان مقدمها واحد هو «أب» وتاليها طرفا النقيض، لأنَّ تالي الموجبة «ج د» وتالي السالبة «ليس ج د» وهما طرفا النقيض، وهما رأعني المتصلتين غنلفتان بالإيجاب والسلب.

قالوا: لأنه لولاصدق السالبة على تقدير صدق الموجبة لصدق نقيضها، واستلزم «أ، ب» للتقيضين وهو عال، ولولاصدق الموجبة على تقدير صدق السالبة لصدق نقيضها، فيكون «أ، ب» غير مستلزم لشيء من التقيضين وهو عال..

والمتأخّرون منعوا من الاستلزامين، ودليل الأوائل ضعيف لجواز استلزام المقدم الواحد للنقيضين، وجواز عدم استلزام الشيء الواحد لكل واحد من النقيضين ـ وهو الحق - .

## \* \* \*

قال: ويشترط في اللزومية تعلق الايجاب والسلب باللزوم، وفي السالبة الاتفاقية صدق المقدم.

\* \*

<sup>1)</sup> يسان المنتع وتضريره اله يجوز أن بسنترم مقدم واحد للتفيضين، وذلك ظاهر في قياس الحقف، فلايم بيان لزوم السالية الوجية، ويجوز أن لايستلزم شيء من النفيضين مقدماً واحداً فقا لم يكن بينه وبينها علاقة، كما في الاتفاقيات، قان أكل زيد مثلاً لايستلزم شرب عمرو وعدم، فلايبق الاستدلال على لزوم الوجبة للسالية.

واضئ مافاله الأقدون، ومنع الأواخر غير قادح في الفصود، فان التصلين الموسوفين تؤخدان تارة بطلق الا تصال، وأخرى باتصال اللزوم، فيجعل اللزوم جزءاً من التالي في احديها، و يؤتي بغضه من حيث هو لازم في الأخرى، حتى يكون فولنا: «ليس البنة إذا كان أ مه يلزم أن يكونج د» في قوة قولنا: «كأنا كان أب فليس بلزم أن يكون ح د» فحينة يكون التلازم واضحاً عند التأثل الصادق، فان التالي اذا لإيكن موافقاً للمقام والازماً له يكون نقيضه اما موافقاً له أو الارماً بالدية، وإذا كان النصال مطلقاً حق يصدق مأي وجه براد اما اللزوم أو الإنفاق الميكن لفيضه اتصال به الإباللزوم والإلا تفاق وكذلك سلم فروم التناقي للمضدَّم على جيم الأوضاع أو بعضها يستلزم إنجاب سلم لزوم التالي على تلك الأوضاع، وإنجاب لزوم التالي على تلك الأوضاع، وإنجاب لزوم التالي

هكذا قال شارح الطالع، والتفصيل يطلب من منطق الشفاء وكتاب الأساس، فتبرحم اليا (ط)

أقول: يشترط في التلازم المذكور من الطرفين في اللزومية تعلّق الايجاب والسلب باللزوم، بمعنى ان المتّصلة الموجبة تستلزم سالبة اللزوم ـلالازمة السلبـ اذا اتفقتا في المقدم والكمّ، واختلفتا في الكيف، وتناقضتا في التالي.

و يستسرط في السائبة الاتفاقية صدق المقدم، لأن السائبة الاتفاقية قد تصدق عن مقدم كاذب وتال صادق او كاذب، وفي الموجبة الاتفاقية انًا تصدق عن صادقين.

واذا صدقت السالمة عن مقدم كاذب لم يمكن صدق الموجبة المناقضة لها في التالي المخالفة في الكيف، فلابذ من اشتراط صدق المقدم في السالبة ليتم اللزوم.

وهُمُّذا الشرط لاحاجة اليه؛ لأن التقدير ان التالي فيها طرفا النقيض فبقي السلب متوجّهاً الى سلب اللزوم؛ وأما مقدم السالبة الاتفاقيّة فانَّه بعينه مقدم موجبتها لأن التقدير اتحادهما؛ فيكون صادقاً قطعاً.

قال: و يلزم المتصلة اللزومية متصلة من نقيضي تاليها ومقدّمها.

\* \*

أقول: المتصلة اللزومية الكلية تستلزم متصلة من نقيض تاليها ومقدمها، كقولنا: كلّما كان أب فرج د» وإلاَّ الصدق «قد لا يكون إذا كان أب فرج د» وإلاَّ الصدق «قد لا يكون إذا لم يكن ج د لم يكن ج د فر أب» وتنمكس الى قولنا «قد يكون إذا لم يكن ج د فر أب» وتنمكس الى قولنا «قد يكون إذا كان أب لم يكن ج د» مدا خلف وهذا بطريق عكس النقيض وسيأتي بيانه.

وإنًا قيدنا بـ «الكلّية» لأن الجزئيّة لا تستلزم ماذكره، لأنه يصدق: قد يكون اذا كان هذا حيواناً فليس بانسان. ولايلزمه: قد يكون اذا كان انساناً فليس بحيوان. والمصنّف لم يتعرّض لهذا القيد ولابدّ منه.. قال: ومنفصلتان مانعة الجمع من عين المقدّم ونقيض التالي، ومانعة الخلوّبالضدّ منها.

歌 祭

أقول: المتصلة اللزومية تستلزم منفصلتين:

أحدهما: مانعة الجمع من عين المقدّم ونقيض التالي، كقولنا: «كلّما كان أب فج د» يستلزم «امًا أن يكون أب أو لايكون ج د» وإنّما تلزم مانعة الجمع لأنّه لوجاز الجمع بين أ ب وعدم ج د كذبت المتصلة اللزوميّة لاستلزام وجود المقدّم وجود التالي، وعدم التالي عدم المقدّم.

المثانية: مانعة الحلوبالضد منها يعني من نقيض المقدم وعين التالي، فانه يلزم من صدق المشقصة الحلوب المشقصة المستو المشصلة المذكورة صدق قولنا: امّا أن لايكون «أ.ب» أو «ج.د» مانعة الحلوب لأنه لولا ذلك لجاز الخلوعين عدم «أ.ب» وشبوت «ج.د». لجاز الخلوعين عدم «أ.ب» وشبوت «ج.د» فيملزم جواز ثبوت «أ.ب» وعدم «ج.د». فيصدق الملزوم بدون اللازم وهو محال.

\* \* \*

قال: والمنفصلة متَّصلة تتألُّف من عين أحد الجزئين ونقيض الآخر.

\* \*

أقول: قد بيتًا ان أقسام المنفصلة ثلاثة:

أحدها: الحقيقية، وهي تستنزم متصلتين ـمقدم كل واحدة منها عين أحد الجزئين وتاليها نقيض الآخر ومتصلتين أخرين ـ مقدم كل واحدة منها نقيض أحد الجزئين وتاليها عين الآخر، فانما اذا قلنا: «العدد الما زوج أو فرد» صدق «كلًا كان العدد زوجاً فليس بفرد» و «كلًا ماكان فرداً فليس بزوج» و «كل ما لم يكن العدد زوجاً فهو فرد» و «كلًا لم يكن فرداً فهو زوج» فان استحالة الجمع بين الجزئين تقتضي صدق المتصلتين الأوليين، واستحالة الجنوبين.

وثانيها: مأنمة الجمع، وهي تستلزم صدق المتصلتين الأوليين، كقولنا: «الشيء امّا حجر أو شـجر» فانه يستلزم قولنا: «كل ماكان الشيء حجراً لم يكن شجراً» و«كل ماكان شجراً لم يكن حـجـراً» لاستحالة الجمع بين الجزئين، ولما جاز الحلق عنها وعدمه لم يستلزم عدم أحد

الجزئين ثبوت الآخر ولاعدمه.

وثالثها: مانعة الخلق وهي تستلزم صدق المتصلتين الأخريين، كقولنا: «زيد امّا في الماء وامّا أن الماء وامّا أن الماء وامّا أن الماء المرقق» و «كلّما غرق فهو في الماء» لاستحالة الحلق عن الجزئين، ولماجاز الجمع بينهما وعدمه لم يستلزم ثبوت أحد الجزئين ثبوت الآخر ولاعدمه.

#### \* \* \*

فيفيد ظهر ان كل واحدة من هذه المنفصلات تستلزم متصلة مؤلفة من عين أحد الجزئين ونقيض الآخر، لكن في الحقيقية جاز أن يكون العين مقدماً، وجاز أن يكون تالياً لكل واحد من الجزئين، فلمزمها أربع متصلات، وفي مانعة الجمع العين لكل واحد من الجزئين مقدم لاغين فلزمها متصلتان، وفي مانعة الحلو النقيض لكل واحد منها مقدّم لاغين فلزمها متصلتان أيضاً. وماذكره المصنّف شامل لهذه المتصلات أجم.

# [تركيب القضية المنفصلة]

قال: وأجزاء المنفصلة قد تزيد على اثنين.

袋

أفول: هذا ظاهر في مانعة الجمع، كها تقول: «الشيء امّا حجر أو شجر أو حيوان» لأنا نحذف منها المنقيض ونذكر ماهو أخص منه؛ وفي مانعة الخلق كها تقول: «الشيء امّا أن لايكون حجراً، أو لايكون شجراً، أو لايكون حيواناً».

وأمّا الحقيقيّة فان غني بها مايمتنع الجمع بين كل واحد من أجزائها والجزء الآخر، ومايمتنع الحلق عن كل واحد من أجزائها والجزء الآخر امتنع تركيبها من أكثر من جزئين، لأن الجزء الشالث ان صدق معه أحد الجزئين بطل منع الجمع، والآ بطل منع الحلق. وان محني بها مايمتنع الجمع فيها بين أي جزء كان منها و بين الآخر ويمتنع الحلق عن جميعها أمكن تركيبها من أكثر من جزئين وثلاثة ـ إلى مالايتناهي ـ كقولنا: «العدد امّا زائد أو ناقص أو مساو» و«الأشكال امّا مشلّت أو مرتع أو محسو، الى مالايتناهي ـ » وهذا التكثر انمّا يحدث من

انقسام أحد جزئي المنفصلة الحقيقيّة الى قسمين، وانقسام أحدهما الى آخرين ـالى آخر الأقسام\_.

## [القضيّة المعدولة]

قال: واذا تركّبت أداة السلب مع لفظ محصّل صيّرته معدولاً، كقولنا: «لاانسان» فاذا جمعل جزء قضيّة موخصوصاً محمولها صارت معدولة، فتقارب السالبة، الآ ان السلب في احديها داخل على الرابطة رافع للايجاب وفي الأخرى بخلافه.

## \* \*

أقول: لمنا كانت الدلالة أولا إنّها هي على الأمور الثبوتية و بواسطتها على الأمور المدمية كان من الواجب اذا قصدنا الدلالة على الأمور المدمية أن نورد الألفاظ الثبوتية ونعدل يها بأدوات السلب الى تملك الأمور الغير الثبوتية، فان كانت تلك الأمور انّها تدل عليها بألفاظ مؤلّفة كالقضايا فلتضف أداة السلب اليها ـكها في القضايا السالبة، وان كانت إنّها تدل عليها بألفاظ مفردة فلتتركّب أداة السلب مع تلك المفردات الثبوتية، كقولنا: «لاإنسان»، ـوحكم هذا التركيب حكم المفرد لأنا قد جعلنا حرف السلب جزءاً من المفرد وسمّي معدولاً، والقضية التي تشتمل على مشل هذا سمّي معدولية حمنسوبة الى العدول. والحالية عنه محصلة.

فاذا جعل هذا المركب من حرف السلب واللفظ المحقل جزءاً من القضية صع أن يكون موضوعاً ويستى معدولة الموضوع، كقولنا: «اللاانسان جادً»، وأن يكون محمولاً ويستى معدولة المحمول، كقولنا: «الانسان لاجاد» وأن يكون جزءاً منها ويستى معدولة الطرفين، كقولنا: «اللاانسان لاناطق».

واذاً اطلقت «المعدولة» سبق الى الذهن «معدولة المحمول» لكثرة استعمالها ـ دون الباقيين ـ وحينئذ تقارب السالبة لسلامة موضوعها عن السلب و وقوعها في جانب المحمول فيها، الا أن الفرق بينها من حيث اللفظ ومن حيث المعنى.

١) ن: معدولة. وكذلك فها يأتي.

أما من حيث اللفظ: فتقديم حرف السلب على الرابطة وتأخّره عنها دفان السلب ان تقدّم على الرابطة كقولنا: «الانسان ليس هو بحجر» كانت القضيّة سالبة لأنها سلبت الرابطة، وان تأخّر عنها، كقولنا: «الانسان هو ليس بحجر» كانت معدولة.

هذا اذا كانت القضيّة ثلاثيّة، وان كانت ثنائيّة المتازت احديها عن الأُخرى بحسب اللغة والاصطلاح، كتخصيص لفظة «غير» بالعدول، و«ليس» بالسلب.

# [القضية السالبة أعم من المعدولة]

قال: وأيضاً السالبة أعمّ من معدولة المحمول، فانها تصدق على غير الثابت اذا أُخذ من جيث هو غير ثابت ببخلاف المعدولية، فانها موجبة والايجاب يقتضى ثبوت شيء حتّى يثبت له شيء ماها في الموضوع الذي لا يؤخذ غير ثابت. فها متلازمتان

## 办 ※

أقول: هذا هو الفرق المعنوي بين السالبة والموجبة المعدولة، وذلك ان السالبة أعمّ من الموجبة المعدولة، وذلك ان السالبة تصدق على ما يكون موضوعها ثابتاً ومنفيّاً، فان زيد المعدوم يصدق عليه أنّه ليس ببصين الآنه ليس بموجود فلايكون بصيراً أما الايجاب فانّه يقتضي ثبوت شيء لشيء، والشيء الإيثبت له غيره الآ اذا كان ثابتاً.

هذا اذا لم يؤخذ الموضوع من حيث هو ثابت، أمّا اذا أخذ الموضوع من حيث هو ثابت فهما متلازمتان

# [تكثّر الحكم تُتكثّر القضيّة]

قال: وكثرة الأجزاء تكثر القضية اذا تكثر الحكم، ولا تكثر اذا لم يتكثر.

## \* \*

**أقـول:** ان كـل واحـد من المـوضـوع والمجـمول قد يكون واحداً بسيطاً، وقد يكون مركباً

١) القضايا المذكورة فيها المحمول والموضوع والرابطة تسقى ثلاثية. ومالم يذكر فيها الرابطة تنائية. ٧)ن: النيّة.

كثيراً، وحينئذ ان تكثّر الحكم بكثرته كانت القضية فضايا متعددة وإلا فلا ..

مشال ماتتكثر القضيّة بتكثّره قولنا: «الانسان حيوان ناطق» فانَّه يستسلسزم قولنا: «الانسان حيوان، الانسان ناطق».

ومثال مالا تتكثّر بتكثّره قولنا: «الخمسة ثلاثة واثنان».

# [القضية الشخصية والمهملة والكلية والجزئية]

قال: وموضوع الحملية ان كان جزئياً كانت القضية شخصية وستيت «مخصوصة» -كقولنا: «زيد كاتب» أو «ليس بكاتب» ـ وان كان كلياً ولم يتعرّض لعموم الحكم وخصوصه ستيت «مهملة» ـ كقولنا: «الانسان كاتب» أو «ليس بكاتب».

وان تعرض ستيت «محصورة» و«مسورة»، فان تناول الحكم كل واحد من أشخاصه الموجودة والمفروض وجودها مما لاعتنع أن يتصف به ستيت «كليّة» كقولنا: «كل انسان» أو «لاشيء من الانسان»، وان اختص ببعض غير معين ستيت «جزئيّة» كقولنا: «بعض النساس» ولاليس بعضهم» و«ليس كلهم». فان سلب العموم وان احتمل عموم السلب لكنه يستلزم خصوصه قطعاً، وكذلك صيغة الخصوص فانها وان احتمل ممها صدق العموم وكذبه لكنها دلّت على الخصوص فقط.

## \* \*

أقول: موضوع الحملية امّا أن يكون شخصاً معيّناً و تسمّى القضية شخصية ومخصوصة، كقولنا: «زيد كاتب» «زيد ليس بكاتب».

وامّا أن يكون كليّاً، فاما أن يحكم على تلك الطبيعة لاباعتبار عروض الكلية لها، ونحن نسمّها القضيّة الطبيعيّة، كقولنا: «الانسان حيوان». واما أن يحكم عليها باعتبار عروض الكليّة لها، ونحن نسمّها القضيّة العامة، كقولنا: «الانسان نوع» و«الحيوان جنس» وهذان لم يذكرهما المصنف رحمه الله.

وان حكم على أفراد تلك الطبيعة فاما أن تبيّن كميّة الأفراد، أو لاتبيّن. فان لم تبيّن فهي المهملة، كقولنا: «الانسان حيوان» اذا نظر الى أفراد الانسان، أو «ليس بحيوان» وان بيّنت

كميّة الأفراد سنّيت محصورة ومسوّرة، فاما أن يحكم على كل الأفراد أو على بعضها، فان حكم على الجميع فهي القضية الكليّة.

مشال الموجبة: «كل انسان حيوان». مثال السالة «لاشيء من الانسان بجبر» فالحكم هينا وقع على كل فرد من أفراد الانسان الموجودة والمفروض وجودها ممّا لايمتنع أن يكون انساناً وأشار بذلك الى أن الموضوع في القضية الكليّة لايؤخذ بحسب الوجود الخارجي دلاغير كما ذهب اليه قوم من الأوائل، بل هو أعمّ من ذلك، وهو مايصدق عليه الموضوع سواء كان موجوداً في الخارج أو مفروضاً فيه لامطلقاً، بل مع امكان اتصافه بالموضوع بحيث لايدخل فيه الأفراد الممتنعة كما ذهب اليه قوم غير عققن أيضاً.

وان حكم على بعض الأفراد غير معين ـ لاعلى معين لأنها تصير مشخصة ـ ستيت جزئية، كقولنا: «بعض الناس حيوان» في السلب، أو «ليمس الناس ليس بكاتب» في السلب، أو «ليس كل انسان بكاتب» فان هذه الصيغة تدل على السلب الجزئي، لأن سلب العموم يصدق تارة مع عموم السلب وتارة بدونه، فهو لايدل على شيء منها بالمطابقة، لكن عموم السلب يستلزم خصوصه، فهويدل على الخصوص بالالتزام، وكذلك الموجبة الجزئية ـ أعني صيغة الخصوص ـ فانها تصدق مع عموم الايجاب ومع خصوصه، لكن لمااستلزم العموم الخصوص كانت دالة على الخصوص بالالتزام ـ دون العموم .

# [القضايا المعند بها في العلوم]

ق**ال:** وأيضاً الاهمال وان احتمل العموم لكنه يستلزم الخصوص، فالمهملة في قوة الجزئية، والشخصيّات ساقطة في العلوم، فاذن القضايا المتعتد بها أربع.

· 4

أقول: قد بينا ان المهملة هي التي يحكم فيها على أفراد الموضوع من غيربيان كلية الحكم وجزئيته، فهي اذن محتملة لأن تصدق كلية وجزئية ولا عروج لها علمها، لكن صدقها كليًا يستلزم صدقها جزئياً، فالجزئية ثابتة قطعاً، ويلزم من صدق الجزئية أيضاً صدق المهملة، فهما متلازمتان، فلهذا قال الحكماء: «المهملة في قوة الجزئية». اذا عرفت هذا فالشخصيّات ساقطة في العلوم لأن مقدمات البرهان يجب أن تكون دائمة الصدق ولادوام للشخصيّات فيقيت القضايا المعتلّ بها في العلوم هي الأربع: المرجة والسالبة الكليّتان والجزئيّتان. ودخلت المهملة في الجزئية على مابيّنا.

# [الشخصية والمهملة والجزئية والكلية في الشرطيات]

قال: وشخصية الشرطيّات بتخصّص حكها بالأحوال أو الأوقات الميّنة، كقولنا: «ان كان زيد اليوم ذاهباً فهو ملاق غريمه أو «الساعة امّا كذا واما كذا».

وكليتها صدقه في جيعها بشرط أن لايكون لها أثر في الاستصحاب أو العناد، كقولنا: «كلمًا كان» و«ليس البقة اذا كان» أو «دامًا إمّا» و«ليس البقة إمّا».

وجزئيتها صدقه في بعضها، كقولنا: «قد يكون» و«قد لايكون اذا كان» أو «امّا أن يكون وامّا أن لايكون»؛ واهمّاله اهماله.

## \* \*

أقول: كما ان التشخّص والاحمال والحصريقع في الحمليّات كذلك يقع في القضايا الشرطيّة، وكما ان ايجاب الشرطيّة وسلبها وصدقها وكذبها ليس بالنظر الى أجزائها. بل بالاتّصال والانفصال - كذلك شخصيّتها واحمالها وحصرها أنّها هو بالاتّصال والانفصال لابالنظر الى أجزائها، فان قولنا: «كلمّا كان زيد كاتباً كان متحرّكاً» كليّة مع أن طرفيها شخصيّتان.

اذا عرفت هذا فنقول: شخصيّة الشرطيّة هي أن يخصّص حكها ـاما الاتصالي أو الانفصالي ـ بالأحوال والأوقات المعيّنة بحيث لايحتمل الشركة، كقولنا: «ان كان زيد اليوم ذاهباً فهو ملاقي غرعه» أو «ان جنتني مع زيد أكرمك » و «اتنا أن يكون الآن زيد في الدار أو خارجها».

وكليتها عبارة عن صدق الحكم في جيع الأوقات أو الأحوال المقترنة بالمقدم التي يمكن صدقها معه من غير أن يكون لتلك الأحوال أثر في الاستلزام أو العناد، كقولنا: «كلّما كانت السمس طالعة فالنهار موجود» فان وجود النهار لازم لطلوع الشمس في كل وقت يمكن طلوع

الشممس فيه ومع كل وضع يفرض معه كوجود زيد وأكل عمرو مثلاً وكقولنا في السالبة: «ليس البقة اذا كانت الشمس طالعة فالليل موجود» ـهذا في المتصلة ـ وفي المنفصلة: «دائماً المدد امّا زوج أو فرد» و«ليس البقة المدد امّا زوجاً أو منقسماً بمتساو يين».

وانًّما شرطنا في تلك الأوقات والأحوال «أن يكون ممكنة الاجتماع مع المقدم» ليخرج عنه مالايمكن استلزام المقدم للتالى معه، كفرض المقدّم مع عدم التالي أو عدم لزومه له، وشرطنا «أن لايكون لها أثر في الاستصحاب والعناد» لأنها لوكان لها أثر فيه لكانت من أجزاء المقدم، فلايكون مافرضنا مقدماً بمقدم \_هذا خلف\_

وجزئيّة الشرطيّة هي صدق الحكم في بعض تلك الأوقات أو الأحوال المفروضة في الكـليّـة، كـقـولـنا: «قد يكون اذا كان هذا حيواناً فهو انسان» و«قد لايكون اذا كان هذا حيواناً فهو انسان» و«قد يكون العدد إمّا زائداً أو ناقصاً» و«قد لايكون».

واهمال الشرطيّة باهمال الأحوال والأوقات، كقولنا: «ان كان هذا حيواناً فهو انسان» و«إمّا أن يكون العدد زائداً أو ناقصاً».

## [السور]

قال: والأداة الحاصرة كـ «كل» و «بعض» نسمتى سوراً، وكلية الحكم وجزئيته كميّنه، وايجابه وسلم كيفيّنه.

## 弊 奖

أقول: اللفظ الدال على كميّة الحكم يستى سوراً فني الموجبة الكلية الحمليّة «كلّ» وفي الجزئيّة «بعض» و«واحد» وفي السالبة الكلية فها «لاشيء» و«لاواحد» وفي الجزئية . «ليس بعض» و«بعض ليس» و«ليس كل».

وفي المتصلة الموجبة الكليّة «كلّما كان» و«دائماً اذا كان» ، والجزئيّة «قد يكون»، والسالبة الكليّة «ليس البتة» والجزئية «قد لايكون» و«ليس كلّما» و«ليس دائماً».

وفي المنفصلة الموجبة الكلية «دائماً اما كذا، أو كذا» والجزئية «قد يكون اما كذا»، والسالبة الكلية «ليس البتة» والجزئيّة «ليس دائماً» و«قد لايكون». وكلية الحكم وجزئيته هو كميّة الحكم، وايجاب الحكم وسلبه هو كيفيّته.

# [القضية المنحرفة]

قال: والحملية التي تركب السور مع محمولها تسمّى منحرفة.

\* \*

أقول: حق السور أن يرد على الموضوع لينيين كمية أفراده لوقوع الشك فيه، فاذا قرن بالمحمول سمّيت القضية منحرفة لانحرافها عن الاستعمال الطبيعي، كقولنا: «الانسان بعض الحيوان» أو «الانسان ليس كل الحيوان».

ثمَّ الطرفان ان كانا شخصيِّين فان قرن بالمحمول سور الايجابيُّ كذبت فتصدق مع

 ١) اعلم انّ حق السور أن برد عل الموضوع الكتي، أمّا وروده عل الموضوع . فلما تحقّق في موضعه من انّ المدتبر في ظرف الموضوع هو الأشواد، وكشير أمّا يشتك في كونه كل الأفواد أو بعضها، فيحتاج الى السيان، يخلاف المحسول، فان المدتبر فيه هو مفهوم الشي م، فلايقبل الكليّة والبيضيّة.

وأمّا وروده عل الكلي مفلأن السوريتتضي التحة فيمايرد، والجزئي الشخصي لا تعدّد فيه.

فاذا اقترن السوريا تحمول أو بالموضوع الشخصي فقدانحرف القضية عن الوضع الطبيعي وتستمي صنحوفة.

وقال الشيخ في آخر الفصل التآسع من القالة الأول من الفن الثالت من منطق الشفاء بهذه العبارة؛ ان قوئنا: «السور قرن بالمصبول في المتحرفات» ليس قولاً حقيقاً، فان قول المؤنّ فيا هو ان يجعل السور مع شيء آخر عمولاً، و يكون ذلك الشيء له حكم لوجعل وحده عمولاً وإيدخل السور، وأمّا اذا أدخل السور وقرن به ذلك الأمر وجعل الجميع شيئاً واحداً فتلك الجملة هي المصرف ذلك الأمر فليس ذلك الأمر بسبب ان البحث الأول كان المصرف الأولى كان على من المحتلف المنافق المنا

٣) كثولتا: «زيد كلّ عمرو» أي: كل واحد من عمرو؛ إذ لامعنى لذلك ولايصغ حله بالايجاب، بل هو هذر من القول، فنقيضه ــوهو «زيد لـبس كل صرو» ـصادق، وكذلك!ذا قلنا: «زيد بعض هذا الشخص» فكاذب، فنقيضه ــوهو الله زيداً ليس بعض صرو» صادق.

قال الشبيخ في هذين الصورتين اللها كافيتان، الآأن يعني بالكل الجملة، و بالبعض الجزء؛ فيقال مثلاً: «ان هذه البدكل هذه الأصابع والساعد والعضد» أو يقال: «هذه البد هي بعض هذه البدن».

وليسم «الكل» أو «البعض» الذي هو السوروفي مثله كلامنا على هذا الوجه، فانَّها لانذهب في استعمال لفظ «الكل»

السالبتين، هذا اذا لم يقرن بالموضوع شيء، أو قرن به الايجابي، ولو قرن به حرف السلب أو السسلب أو السلب أو السلب أو السلب أو السلب فالمحكّ، وكذا لوكان الموضوع للشخصي كليّاً. ولوانعكس فكذلكُ أن كان الموضوع مسوّراً والآكذبتُ مع السلب الجزئي أو الايجاب الكلي، و تصدق مع السلب الجزئي أو الايجاب الجزئي في مادة الواقع، ومم اقتران السلب الكلي بالعكس.

\_\_\_

و«البمض» السورين ال ذلك البنة بوجه من الوجوه، بل نعني بالكل لاالجملة .بل كالواحد ونعني بالبعض لاالجزه، بل بعض مايوصف بالموضوع، و يشاركه في الحد، فقولنا: «بعض الانسان» المّا نعني به بعضاً من جلة الناس الذي مع الله بعض هو أيضاً انسان، فهو واحد من جيع مايستى بانسان ويحدّ بجله ـانتى كلامه ـ [ط]

1) أي اذا قرن بالموضوع سور الايجابي جزئياً كان أو كليّاً، مع اقتران الحميول بالسور الايجابي تكون انتفقية الايجابية أيضاً كاذبته. والسلبيّة صادقته، كقول: «كالّ زيد كل عمرو» و«كل زيد بعض عمرو» و«معض زيد كل عمرو» و«بعض زيد بعض عمرو» فان كلّ هذه كاذبات فقائضها صادقة. (ط)

٣) أي اذا قرن بالهسول السور الذي مفاده السلب تكون الوجية صادقة والسالية كاذبة، كقولنا: «زيد ليس كل عمرو» و«زيد ليس بعض عمرو» فأنها صوادق؛ لأن هذا الشخص اذا لم يكن له موضوعات كثيرة تحمل عليا فظاهر ان زيداً لا يكون كل واحد منها التي ليست، فان المعدم يسلب من كل موجود، فلا يكون الوجود شيئاً أو أشياء معدومة، واذا كان لا يكن أن يكون زيد كل واحد مقاهر عمرو ومقاليس فصحيح ان زيداً ليس كل واحد مقاهر عمرو، فليت ان نقاضها كواذب. (ط)

٣) أي اذا كمان الموضوع كمايًا والمحمول شخصاً مستوراً بالسور الابجابي مطلقاً. تكون القضية الوسبة أيضاً كاذبة والسالبة صادقة. كفولتا: «الانسان كل زيد» و«الانسان بعض زيد» واذا كانت الموجة كاذبة فقيضها صادقة. (ط)

ع) أي: اذا كان الموضوع شخصاً منسوراً بسور الإيجابي مطلقاً، والمحمول كليّاً مسؤراً أيضاً بالسور الإيجابي مطلقاً يكون الإيجاب كاذباً والسالب صادقاً، كقولنا: «كلّ زيد كلّ الإنسان» «كلّ زيد بعض الإنسان» «بعض زيد كلّ الإنسان» «بعض زيد معض الإنسان» (ط)

ه) أي: ان لم يكن الموضوع الشخصيّ مسؤراً، و يكون الهمول الكليّ مسؤراً بالسور الكليّ الابجابي كذبت الفضيّة، كفوك: «زيد كل الانسان» (ط)

r) أي اذا كان الموضوع شخصاً غير مسور والحمول كليًا مسوراً بالسلب الجزئي أو الايجاب الجزئي في مادة الواجب تكون القضيّة صادفة، كقركا «زيد كل الانسان» و«زيد بعض الانسان(ط).

 ب) أي: اذا كان الموضوع شخصاً غير مسئور والهمول كاتباً مسؤراً بالسلمبالكليّ تكون كاذبة في مادة الواجب، كقولنا: «زيد لاواحد من الانسان» وصادقة في ماذة المستنع، كقولنا: «زيد لاواحد من الحجر» وفي الممكن يحتمل كليها، كقولنا: «زيد لاواحد من الكاتب» (ط) وَإِن كَانَا كُلْيِمِنَ كُذِبت مع تسويرهما بالايجاب الكلي الآ في المساوي مع ارادة المجموع، وتصدق لوكنان المحمول سالباً جزئياً أو موجباً جزئياً في الواقع، أو سالباً كليّاً في المستنع، وكذا لوكان الموضوع موجباً جزئياً، ويتمكس الاحكام في الموضوع الجزئي الموجب لوكان الموضوع سالباً جزئياً فحكمه حكم عكس حكم الموضوع الموجب الكلي هيهنا.

## [القضية الشرطية المنحرفة]

قال: والشرطية التي تنحرف عن صيغتها \_ كقولنا: «الايكون كذا أو يكون كذا» \_ منحوفة.

**\*** #

أفول: هذه أيضاً من القضايا المنحرفة كقولنا: «الايكون الشمس طالعة أو يكون النهار

١) أي اذا كان الموضوع والحسول كليس و يكونان صورين بالإبجاب الكلي تكون القضية كاذبة في الواجب والمستع والممكن جميصاً، كقولسا: «كل الانسان كل الحيوان» «كل الانسان كل الحجر» «كل الانسان كل الكاتب» الأ أن يكون الموضوع والهمول متساويين في الصدق، فتكون القضية حينة صادفة، ولكن يعنى أن بحموم أفراد الموضوع بحموم أفراد الحمول، كقولنا: «كل الانسسان كل الضخاكين» أي: جلة الناس جلة الضخاك؛ وهذا المنى فع المنى المتعارف في الفضايا من الله الموضوع من أفراد الممول.

وقدمرٌ فيانقلناه من كلام الشيخ الله هذا المني غير صحيح في استعمال الأسوار (ط)

٣) أي: اذا كمان الموضوع والحسول كليترى. و يكون المحمول ستورًا بسور الجنرئي السائب. سواء كان في الراجب، كغولنا: «كلّ انسان لاكلّ حيوان» أو في المستنع. كغولنا: «كلّ السان لاكلّ حجره أو في الممكن، كقولنا: «كلّ انسان ليس كلّ كاتب» أو يكون الهمول مستورًا بالايجاب الجزئي والموضوع مستورًا بالسور الايجاب الكلنّ تكون القضيّة صادقة في هذين الصورتين.

أتما في الصمورة الأولى فسللقاً، واتما في الثانية فني مادة الواجب فقط، كقولنا: «كل الانسان بعض الحيوان» وتصدق في مادة المستع فقط اذا كان الهمول مستوراً بالسلب الكاتي، كفولنا: «كل الانسان لاواحد من الحبير». (ط)

٣) أي تـكـون الـقـضية صادقة اذا كان الموضوع مـنوراً بالسور الايجاب الجزئي، والهمول مـنوراً بالـسلب الجزئي أو إيجاب الجزئي أي مادة الواجب كفولنا: «بعض الانسان ليس كل الحيوان» و«بعض الانسان بعض الحيوان» وكذا يكون صادقة اذا كان الهمول مـنوراً بالسور الكلي السلبي في مادة المـنتــم، كفولنا: «بعض الانسان لاواحد من الحجر» (ط)

ه) أي: في الصدق والكذب، لأن الموجمة الجزئية نقيضة للسائية الكليّة، والسالبة الجزئيّة نقيضة للموجبة الكليّة، فاذا صدق أحدهما كذب الآخر.(ط)

موجوداً» وهي في قوة قولنا: «كلّما كان النهار موجوداً كانت الشمس طالعة» من المتصلات، ومن المستفصلات في قوة قولنا: «امّا أن لايكون الشمس طالعة وامّا أن يكون النهار موجوداً» فلما غيّرت عن صبغ المتصلات والمنفصلات سمّيت منحوقة.

# قال: الكلام في مواد القضايا وجهاتها

لكل محمول الى كل موضوع نسبة اما بالوجوب، أو بالامكان، أو بالامتناع، كما في قولنا: الانسان حيوان، أو: كاتب، أو: حجر. فتلك النسبة في نفس الأمر هادّة، ومايتلفظ به من القضية وان لم يتلفظ بالنسبة جهة.

## \* \*

أقول: لمّا فرغ من البحث عن الموجبة والسالبة \_ كلية وجزئية، حلية وشرطية \_ شرع في البحث عن كيفية الايجاب والسلب.

واعلم ان كل عمول فان له نسبة الى كل موضوع متكينية باحدى الكيفيّات الثلاث: الما الوجوب، أو الامكان، أو الامتناع، لأن الموضوع امّا أن يمنع اتصافه بالمحمول محامتناع اتصاف الانسان بالحجر، وهو الامتناع — أو لا يمنع. وحينذ امّا أن يمنع سلبه عنه — وهو الوجوب كامتناع سلب الحيوان عن الانسان — أو يمكن كل واحد منها — وهو الامكان كامكان اتصاف الانسان بالكاتب وعدم.

وتلك الكيفيّة أن نظر الها في نفس الأمر سمّيت هادة كنسبة الحيوان الى الانسان في نفس الأمر، وأن نظر الها باعتبار تصوّرها أو التلفّظ بها سمّيت جهة.

فاذا قلمنا: «الانسان حيوان» من غير أن يذكر معه وجوباً أو غيره كانت القضية غير موجّهة. وان كانت المادة ــ وهي الوجوب في نفس الأمر ثابتة ــ فهذا هو الفرق بين المادة والجهة، ولا يجب توافقها، لجواز أن يكون مانتصوّه غير مطابق للأمر في نفسه وكذا مانتفظ به.

## [القضية المطلقة]

قال: والموجّهة رباعيّة والخالية عن ذكرها مطلقة.

\* \*

أقول: الموجّهة رباعيّة لاشتمالها على الموضوع والمحمول والرابطة وكيفية الرابطة ــ وهي أربعة أشياء ــ والقضيّة الحالية عن الجهة تسمّى هطلقة.

# [أصول الجهات]

قال: ثمّ الوجوب والامتناع يشتركان في ضرورة الحكم، ويفترقان بانتسابها الى الايجاب والسلب.

فالقضيَّة امَّا ضروريَّة وامَّا مُكنة وامَّا مطلقة.

\* \*

أقول: الضرورة قد تعتبر بالنسبة الى الايجاب فتكون وجوباً، وقد تعتبر بالنسبة الى السلب فتكون المتناعاً، فالوجوب والامتناع يشتركان في الضرورة الشاملة للايجاب والسلب. فصارت الجهات الأصول هي هذه الثلاثة: الضرورية، والممكنة والمطلقة ــ وعدها في الموجهات بالجاز\_.

## [الامكان العامّ والخاص]

قال: والامكان المقابل لكلّ من الضرورتين شامل للأُخرى، ولذلك يقيّد بالعام، والذي يتخلّى عنها معاً بالخاص، وهومركب من الامكانين.

\* \*

أقول: الامكان وضع بازاء سلب الامتناع، ثمّ استعمل بازاء سلب احدى الضرورتين \_ أعني ضرورة الايجاب وضرورة السلب عن الطرف المخالف للحكم، فاذا قلنا: «ج يمكن أن يكون ب». معناه: «لايجب سلب ب عنه». واذا قلنا: «يمكن أن لايكون ب» معناه:

«لايجب أن يكون ب.

فاذا سلب ضرورة الايجاب فهي الممكنة العاقة السالبة، وتشتمل على الباقي من الأقسام الثلاثة للجهات، أعنى: ضرورة السلب. وامكان الطرفين.

واذا سلب ضرورة السلب فهي الممكنة العامة الموجبة وشملت ضرورة الإيجاب وامكنان الطرفين، ولاشتمالها في طرفي الايجاب والسلب على الضرورة الموافقة وامكان الطرفين كانت عامة.

ثم أنّ الحكماء نقلوا اسم «الامكان» الى ماسلب فيه الضرورتان معاً، وفكان أخص من الأول لتخليته عن الضرورتين معاً، فاذا قلنا «يمكن أن يكون ج، ب بهذا المعنى» كان معناه «ان ب لايجب لج ولايمتنع له» فكان أخص من الأول، فلهذا ستى بالامكان الخاص، وهو مركب من الامكانين، لأن سلب ضرورة الايجاب هو الامكان العام السلبي، وسلب ضرورة المعدم هو الامكان العام الايجابي، ولما اشتمل الامكان الخاص عليها كان مركباً منها.

## [المطلقة العامة]

قال: والمطلقة تقتضي ثبوت الحكم بالفعل في أحد الجانبين فقط، وتشمل الدائم وغير الدائم، وتَتخلَى عن الدائم المقابل فقط فهي عامّة.

# ##

أفول: لاتخلو نسبة المحمول الى الموضوع عن دوام الايجاب ودوام السلب أو لادوامهها، والمطلقة العامة هي التي حكم فيها بثبوت المحمول أو سلبه بالفعل مطلقاً من غير التعرض لقيد زائد.

فالموجبة تشمل دوام الايجاب والوجود الخالي عن الدوامين والسالبة تشمل دوام السلب والوجود الحنالي عن الدوامين، و يتخلّى كل من الموجبة والسالبة عن الدائمة المقابلة لها كيفاً \_\_\_\_\_ لاغير\_\_ فهن عامة باعتبار شمولها للدائم الموافق والوجود.

# [الوجودية اللادائمة]

قال: وماتخلّي عن الدائمتين معاً أخصّ، و يسمّى وجوديّة، وهو مركب من الاطلاقين.

#### \* \*

أفول: هذا تفسير آخر للمطلقة، وهي التي حكم فيها بثبوت المحمول للموضوع أو بسلبه عنه لادامًا، وتستى وجوديّة لادائمة.

وهي مقابلة للدائمتين، وهي أخص من المطلقة العامة لاشتمال تلك على هذه وعلى الدائمة الموافقة وخلو هذه عن الدائمتين، وهي مركبة من المطلقتين العامتين المخالفتين بالكيف، لاثما اذا قلمنا: «كلج، ب لادائماً» فههمنا حكمان، أحدهما ايجابي \_ وهو «كلج، ب» \_ والشاني سلبي \_ وهو «لاشيء منج، ب» \_ لأن اللادوام هو اشارة اليه، وهما مطلقتان، فالوجودية مركبة من المطلقتين.

## [نسبة المكنة الى المطلقة]

قال: واذا نسب الى الاطلاق كان الاطلاق أخص، لأنه لايتناول الحكم بالقوة، و يتناوله الامكان.

## \* \*

أفول: المسكنة العامة اذا نسبت الى المطلقة العامة كانت أعم، لأن المطلقة العامة هي التي حكم فيها بشبوت المحمول للموضوع بالفعل، فلا تتناول مايكن ثبوته ـــ ولم يثبت بعد\_ مع ان الثبوت بالفعل يستلزم امكانه قطعاً.

وأما الممكنة فهي التي حكم فيها برفع الضرورة عن الجانب المخالف، وهو شامل لمايشبت الحكم فيه بالفعل ولماثبت بالقوة المحضة.

وكذا هي أعمَّ من المطلقة الخاصَّة، بل من كلِّ قضيَّة موافقة لها في الكيف والكمَّ.

وأما الممكنة الخاصة فان بينا وبين الطلقة العامة عموماً من وجه، لصدقها في مادة الموجودية وصدق الممكنة بذونها في مادة ثبت بالقوة الحضة وصدق المطلقة بدونها في مادة

الضرورة. وهي أعمّ من المطلقة الحناصة مطلقاً.

# [نسبة الدائمة والضرورية]

قال: فالدائم أعمّ من الضروري، لأن مقابل الأخصّ أعمّ من مقابل الأعم، ولعلّها في الكليات يجربان مجرى واحداً.

## 非 告

أقول: هذه نتيجة ماتقدم. لأنه لماثبت ان المطلقة أخص من الممكنة وكانت الضرورية مقابلة للمسمكنة وكانت الضرورية مقابلة للمسلقة على مابان والدائمة مقابلة للمطلقة على ماتقدم وكان نقيض الأخص في كل صورة يصدق فيا نقيض الأخم عن لقيض الأعمة لاستلزام الحناص المعام، ولاينعكس لصدق نقيض الأخص في جميع أفراد العام المغايرة له، ولايصدق فها نقيض العام عن المصروري.

أَمَّا في الجزئيات فقد تفترقان بأن يتفق لزيد أن يدوم فقره من غير ضرورة.

## [الوصفية]

قال: وهذه النسب اذا لم تقيّد كان الحكم بها على ذات الموضوع، فان قيّدت بصفة يوضع للحمل مع الذات ــ كما في قولنا: «الكاتب كذا عند كونه كاتباً»ــ صارت وصفيّة.

## \* \*

أقول: هذه النسب ــ أعني الضرورة والاطلاق والدوام والامكان ــ اذا اطلقت ولم تقيّد بوصف ولاشرط كان الحكم بها على ذات الموضوع، كها تقول: «بالضرورة كل ج ب» فانّ المضرورة هنا مطلقة والحكم على ذات الموضوع، فان قيّدت هذه النسب فامّا أن تقيّد بوصف يجمل مع الذات موضوعاً للحمل أو بغيره، والأولي يستمى وصفيّة، كقولنا: «الكاتب متحرك اليه عند كونه كاتباً» فان الحكم هنا \_ وهو الاطلاق \_ يقيّد بوصف الكتابة، وقد جعلت مع ذات الكاتب موضوعاً وعبّر عنه بالكاتب وحل عليه المحمول مقيّداً بالوصف \_ وهو الكتابة \_ .

# [العرفيّة العامّة]

## \$ \$

أقول: المنائمة الوصفية هي التي حكم فيها بثبوت المحمول أو سلبه عن الموضوع مادامت ذات الموضوع موصوفة بالوصف العنواني \_ أعني الذي وضع مع الذات وعبر به عن الموضوع \_ خات الموضوع \_ كما قيد \_ كقولننا: «كمل كاتب متحرك اليد مادام كاتباً» فالدوام هنا قيد بالوصف \_ كما قيد الاطلاق في الأول به \_ وتنسمى هذه الدائمة الوصفية: العرفية العاقمة، لأن الاطلاق المتعارف في العلوم في بعض اللغات \_ لاسيّا في السلب \_ إنما يفهم منه ذلك، فانا أذا قلنا في لغة العرب: «لاشيء من ج، ب مادام ج» قلتا لغة العرب: «لاشيء من ج، ب مادام ج» قلتا نسب هذا الفهم في السلب الى العرف سمّيت عرفية \_ سواء كانت موجبة أو سالبة \_ .

## [المشروطة]

قال: والضرورية الوصفية تستى مشروطة، وتكون أخص من العرفيّة كها عرفت.

## 杂 蒜

أقول: المشروطة هي التي حكم فيها بضرورة ثبوت المحمول للموضوع أو سلبه عنه مادامت ذات الموضوع موصوفة بالوصف العنواني، كما تقول: «كلّ كاتب متحرك اليد بالنصرورة مادام كاتبا» و«لاشيء من الكاتب بساكن اليد بالضرورة مادام كاتبأ» فالضرورة هنا قيّدت بوصف الموضوع.

وهَٰذَه المشروطة أخصَ من العرفية لماتقدّم من أن الضرورة أخصَ من الدوام ــ سواء كانا مطلقتين أو مقيّدتينـــ.

# [الوقتيّة والمنتشرة]

قال: وان قيدت بوقت بعينه صارت وقتية، أو لا بعينه فصارت منتشرة.

## 荣 柴

أقول: الوقتيّة هي انقضيّة التي حكم فيها بضرورة ثبوت المحمول للموضوع أو سلبه عنه في وقت بـعـيـنــه، كقولنا : «بالضرورة كل قمر منخسف وقت حيلولة الأرض» فتقييد الضرورة بالوقت المعيّن أخرجها عن اطلاقها وصارت وقتيّة.

والمنتشرة هي التي حكم فيها بضرورة ثبوت المحمول للموضوع أو سلبه عنه في وقت لابعينه، كقولنا: «بالضرورة كل انسان متنفّس في وقت مّا».

## [المطلقة العامة الوقتية]

قال: والتقييب بوقت من غير ضرورة ولاامكان بحيث لاينافي الدائمة ولاالضرورية ولامقابلتيها اطلاق عامّ وقتىً، والشرط فيه أن لايكون للوقت أجزاء.

## 体 称

أقمول: اذا قيدنها الحكم الفعلي مطلقاً بوقت معين من غير ضرورة ولاامكان ــ بحيث لايسافي المدائمة، ولاالضرورية، ولامقابلة الدائمة، ولامقابلة الضرورية ــ كان اطلاقاً عاقاً وقتيًا، كقولنا: «زيد موجود الآن».

فالتقييد بـ «الآن» أخرجه عن الاطلاق العامّ، وصيّره وقتراً يصدق مع الضرورة والامكان ومقابلتها، والشرط فيه أن لايكون لذلك الوقت الذي قيّد الحكم به أجزاء يثبت الحكم فيه بعضها دون بعض.

## \* \* \*

قال: فالمطلقة الوقتية في الجانبين تتقابلان.

## \* \*

أقول: ليست هيهنا قضية نقيضها من جنسها سوى هذه \_ أعنى الوقتية \_ فان موجبتها

تناقض سالبتها اذا اتّحدت في شرائط التناقض الآتية، فان قولنا: «زيد موجود الآن» يناقض قولسنا: «زيد ليس هو بموجود الآن» فاذن المطلقة الوقتيّة في جانب الايجاب وجانب السلب تتقابلان.

## [المطلقة المنتشرة كالمطلقة العامة]

قال: وأمَّا المطلقة المنتشرة فكالعامة، وحكمها قريب من حكمها.

## \* \*

أفول: المطلقة المنتشرة هي التي حكم فيها بثبوت المحمول للموضوع أو سلبه عنه في وقت ما غير مطلقة عامّة، الأانها وقت ما غير مطلقة عامّة، الأانها أنها والمتعرّض للوقت المطلق، فحكمها حكم المطلقة العامّة في العموم والخصوص والتيض وغير ذلك من الأحكام.

# [العرفية أعم من الداعَّة]

قال: وإذا قيست الدائمة الى العرفية وجدت العرفية أعم، لأنَّ ما يدوم مع الذات يدوم مع جميع أوصافها الثابتة والزائلة ولا ينعكس، فإنَّ التغيير الدائم بدوام الحركة في قولنا: «المتحرك متغير» قد يدوم مع الذات \_ كما في الفلك \_ وقد لا يدوم \_ كما في الحجر \_ فالعرفية أعمّ من الدائمة، ومقابلتها أخص من مقابلة الدائمة.

## 學 類

أقول: المرفيّة التي فسّرناها أعمّ من الدائمة، لأن الدائمة حكم فيها بالدوام بحسب الذات، وذلك يستلزم الدوام بحسب جيم الصفات، والعرفيّة حكم فيها بالدوام بحسب الدات لجواز كون الصفة زائلة عن الموضوع فجاز الفكاكه عن الحمول. الفكاكه عن الحمول.

فكلًا صدقت الدائمة صدقت العرفية ولاينعكس، فالعرفية أعم.

هثاله اذا قلنا: «كل متحرّك متغيّر مادام متحرّكاً» فانَّ هذا عرفي عامّ حكم فيه بثبوت

التغير للذات مادامت متحرّكة، لكن الحركة قد تدوم لبعض الذوات كالأفلاك فيكون الدوام هناك شابتاً، وقد لا تدوم لبعضها ... كالحجر ... فتصدق العرقية هناك دون الدائمة، فقات فقد صدق العرقية، دون صدق العرقية، فكانت المدائمة أخص، ومقابلتها أعم من مقابلة العرقية ... لأن نقيض الأخص أعم من نقيض الأعم.

ومقابلة العرفية هي المطلقة الوصفيّة، ومقابلة الداعّة هي المطلقة العامة.

# [المشروطة أعمّ من الضرورية]

قال: وقس عليها الضرورية والمشروطة.

## 按 非

أقول: نسبة الضرورية الى المشروطة كنسبة الدائمة الى العرفية، فان الضرورية أخعصّ من المشروطة ــ على قياس مامرً في الدائمة والعرفية والبيان هوذلك البيان بعينهــ .

ونقيض الضرورية أيضاً أعمّ من نقيض المشروطة، لأن نقيض الأخصّ أعمّ. ونقيض المشروطة هي الحينيّة المحكنة، ونقيض الضرورية هي الممكنة العاقة.

# [تقسيم القضايا بوجه آخر]

قال: ذهب قوم الى أن قسمة القضايا بالمطلقة والضروريّة والمكنة مانمة الجمع والحلق، فخصّوا المطلقة باللاضروريّة لتنقسم الفعليّة اليها ــ وهي مطلقة خاصّة ــ والوجوديّة أخصّ منها، و تدخل فيهاالضروريّات المقيّدة ـــ وخصّواالمكنة بمابالقوّة نقط، فان الحزوج الى الفعل يكون لضرورةما، وليقيّد بالأخصّ، وربما يقيّد بالاستقباليّة لأن الواقع في سائر الأزمنة يكون لاعالة فعليّاً.

## 教 教

أفول: ذكّر في السمليم الأول «ان القضايا ثلاث: مطلقة، وضرورية، وممكنة» وهذه القسمة تحتمل نوعين:

أحدهما أن يقال: القضية اما أن تذكر جهتها، أو لاتذكر \_ والثانية مطلقة \_ والأولى امّا أن تكون ضرورية أو لا \_ والثانية هي الممكنة، والأولى هي الضرورية.

والشاني أن يقال: الحكم امّا أن يكون بالفعل أو بالقوة... والثاني هو الامكان... والأول اما أن يكون ضرورياً أو غيرضروري... والثاني الاطلاق...

اذا عرفت هذا \_ فانقسمة الأولى هي التي ذكرناها نحن وبحثنا عنها فيا تقدم، والمطلقة فيها كانت عامّة شاملة للضرورة وعدمها، وكانت مانعة الحلّق دون الجمع، لامكان اجتماع الضرورية والمطلقة، واجتماع الممكنة والمطلقة.

وهذه المطلقة الخاصة تستى أيضاً وجودية لاضرورية، وهي أعم من الوجودية اللاداغة لا تقدم من أن الضرورة أخص، فعدمها أعم له و تدخل في هذه المطلقة الضروريات المقيدة بوصف الموضوع اللادائم بحسب ذاته و بالوقت المين وغير المعين، وخصوا المكنة بما بالقوة فقط قالوا: لأن كل موجود فانه أنّا يوجد لضرورة سبقت عليه، والمكن مالاضرورة فيه فلاامكان لموجود البئة.

و يقيّد هذا الامكان بالأخصّ \_ أعني الذي سلب فيه الضروريّات الذاتيّة والمشروطة، وهُـو أخـصٌ من الحناصُ وربّا يقيّد هذا الامكان بالاستقبالي أيضاً، لأن كلّ ماهوموجود في المـاضـي أو الحـاضر فـهـوضروري، وانًا الممكن الصرف مالم يوجد \_ أعني الاستقبالي، فانّه لايعلم حاله هل يكون موجوداً في الاستقبال اذا حان وقته أو لايكون\_.

واذا فسّروا المطلقة باللاضروريّة ، استحال اجتماعها مع الضروريّة على الصدق، واذا فسّروا الممكنة بمالم يوجد استحال اجتماعه مع المطلقة على الصدق فكانت القسمة مانعة الجمع والخلق.

### [المشروطة والعرفية العامتين والخاصتين]

قال: ولما كانت المطلقة في العلوم هي العرفيّة ركبوها بمثل هذا الاعتبار باللاداغة، وكذلك المشروطة، وكان من الواجب تركيبها باللاضروريّة، وسمّوا البسيطتين بالعامتين والمركّبتين بالخاصّتين.

والتركيبات الممكنة \_ غير ماذكرنا \_ كثيرة واعتبارها قليلة الجدوى، فلنقتصر على الأهم.

#### 泰 涂

أقول: المنطقيّون كما اعتبروا قيد اللاضرورة في المطلقة على مابيّناه في القسمة الشانية. كذا اعتبروا قيد اللادوام في العرفية، لأن العرفيّة هي المطلقة في العلوم بحسب العرف على مابيّناه أولاً. فركبوا المطلقة التي هي العرفيّة مع قيد «اللادوام»، وكذا ركّبوا المشروطة مع قيد «اللادوام»، وكان من الواجب تركيبها بـ«اللاضرورة». كما ركّبت المطلقة العامّة بها ـ لابـ«اللادوام».

وسمّوا البسيطتين \_ أعنى العرفية من غير قيد، والمشروطة من غير قيد \_ بالعامتين \_ أعنى العرفيّة العامّة، والمشروطة العامّة، وسنّوا المركّبتين \_ أعنى العرفية المتبّدة باللادوام والمشروطة المقبّدة باللادوام \_ بالعرفيّة الخاصّة والمشروطة الخاصّة.

واعـلـم ان الـــــركيبات لا تنحصر فيا ذكرناه، لكن لافائدة في اعتبارها، فلذلك اقتصرنا على الأهمّ منها.

### [الجهات في القضايا الشرطية]

**قال:** وأما الشرطيبات فليس لها دون اللزوم والاتفاق وأقسام العناد جهات يفيد اعتبارها.

#### \* \*

أقول: القضايا الشرطية لا تخلو نسبة أجزائها عن إحدى الجهات المذكورة لكنها غير مفيدة

فاشدة يمشق بها، فلهذا تركوا البحث عنها، نعم لمّا احتاجوا إلى اعتبار الضرورة والإمكان والإطلاق فيها اعتبروا اللزوم والمعناد المشابه للضرورة والاتفاق المشابه للامكان، ومجرد الاتّصال والانفصال المشابه للاطلاق.

#### فال:

# الكلام في التناقض ومايجري مجراه

اتفاق القضيّتين اتحادهما في كل واحد من جزئيها وفيا يلحقهما ــ من الاضافة، والشرط، والزمان، والمكان، والكل والجزء، والفمل والقوة ــ حتى يكون كل واحدة منها كأنها هي بعينها نظيرتها وحالها تلك الحال.

#### 格 炸

أقول: «ما يجري مجرى التناقض» ماعداه من أصناف التقابل كالتضاة وغيره من الداخل تحته.

اذاً عرفت هذا فنقول: يشترط في التناقض اتفاق المقلمتين في كل شيء الآ في الايجاب والسلب والسور، واتفاقها هو اتحادهما في كل واحد من جزئها \_ أعني الموضوع والحمول واحداً، فانه لواختلف أحدهما لم يحصل والحمول بواحداً، فانه لواختلف أحدهما لم يحصل الشقابل لجواز صدق «زيد كاتب وعمرو ليس بكاتب» \_ مثلاً \_ وصدق «زيد كاتب ولس بنجار».

## و يلحق الاتّحاد في الطرفين اتّحادهما في سنّة أصناف أخر:

١) القلم أن المشهور بين المشطقين احتيار وحدات ثمانية في التناقض، لكن القلوافي حصرها في ثلاثة .هي: وحدة الوضوع،
 ووحدة الحسول، ووحدة الزمان موأدرج وحدة الشرط والجزء والكلّ تحت وحدة الموضوع؛ ووحدة الكان ووحدة الإضافة والقوة
 والفعل تحت وحدة المحمول.

ولا يخفى أن أدراج وحدة المكان تحت وحدة الهسول واحتيار وحدة الزمان برأسها تحكم عضر؛ فلهذا اقتصر بعضهم على وحدثين سيادراج وحدة الزمان أيضاً في وحدة الهسول. وهذا هو الظاهر من كلام المستئن والشارح العلامة .قدس سرحماء كما لا يحق .

أحدها: اتحادهما في الاضافة، فانًا اذا قلنا: «زيد أب» \_ أي: لعمرو\_ و«ليس أباً» \_ أي: لحالد له يتناقضا وجاز صدقها معاً، لاختلافها في الاضافة.

وثمانها: الاتحاد في الشرط، فانًا لوقلنا: «الأسود قابض للبصر\_أي: بشرط السواد\_ وليس بقابض له\_أي: بشرط زوال السواد» لم يتنافضا، لاختلاف القضيّتين في الشرط.

وثالشها: الاتّحاد في الزمان، فانًا اذا قلنا: «زيد موجود» ــ أي: الآن ــ و«ليس موجود» ــ أي: بالأمس ــ لميتناقضا وصدقا معاً لاحتلافها في الزمان.

ورابعها الاتّحاد في المكان، فانّا اذا قلنا: «زيد جالس» ــ أي: في السوق..ـ و«ليس بجالس» ــ أي: في الدارــ لم يتناقضا، لاختلافهما في المكان.

وخامسها: الا تّحاد في الكل والجزء، فانّا اذا قلنا: «الزنجيّ أسود» ــ أي في بشرته ــ و«ليس بأسود» ــ أي: ليس كلّ أجزائه كذلك ــ لم يتناقضا، لاختلافها في الكلّ والجزء.

ح. وبعضهم ردّها الى وحدة واحدة هي وحدة النسبة لاختلافها لاعالة باختلاف الوضوع واغمول. وقال بعض أهل المتحقيق: اهتار وحدة النسبة يغني عن اعتبار الوحدات الثان من غير مكس. لأن التفتية الخارجة لا تناقشها التفتية الله عنه وان استملنا على الوحدات الثان، كتولنا: هزيد أممى في اختارج» و«ليس زيد بأعمى» بأي في القمن. ولا تفاوت بينها الآ في نفس النسبة، قان الحكم في احديها بالاتحاد في الحارج، وفي الأخرى بسلب الاتحاد في الملاحدات الفائي مع الحمل الدائي .. الأولى. وها لجزئي ليس يجزئي» أي: بالحمل المرضي. وفيه نظر يوجهن:

أشا أولاً: فإذن حصرها في واحدة تضويت لفرضهم، لأن مقصودهم من تفعيل الشرائط أن لايفغل عن النغاير بتلك الاعتبارات، فبدئذ و يقل في قضيتين مثل قولنا: «المقدر ليس بسكر» البها متنافضتان، للفغلة عن علم الاعتبارات، فبدئذ و يقل في قضيتين مثل قولنا: «المقدر ليس بسكر» البها متنافضتان، والأقضية وقضها بعينها، بأن يكون السلب وارداً على عين مألوجب فها كيناكان، بلاحاجة الى التفاصيل، وسينذ لاتحصل قضايا عضلة مضبوطة كيسهل استعمالها في المكوس والأقبسة والطالب الدارة اللهاء المنافضة والمسالب اللهاء ال

وأشا ثمانيياً: فلان قوله واعتبار الوحدات لاينني عن اعتبار وحدة النسبة» عنوع؛ وماذكره في المثال غير وأف بطلوبه، لأن الشفيسة المفارحية هي التي حكم فيها بأمر خارجيّ على مثله، والذهبّة هي التي حكم فيها بأمر ذهني على مثله، فلايكون الموضوح ولااتحمول واحداً، فلا تتناقضان.

واعتبيروا في القضايا الطبيئيّة مع مند الوحدات الثمان وحدة أخيرى هي «وحدة الحمل» لأن بعض الفهودات كالانسان مشاكر- قديكفب على نفسه بـالحمل التمارف، فيصدق نقيضه عليه، مع أنّه يصدق على نفسه بالحمل الأوليّ كسائر الفاهم، قلولم يمتبر هذه الوحدة فها زائدة على الوحدات الثمانية لزم أن يكون بين قولنا: «الإنسان ليس بانسان» بالحمل المتمارف، وقولنا: «الانسان انسان» بـبالحمل الأولىـ تناقض، مع أنّها عنسمان في الصدق: وكذا في قولنا: «الجزئي جزئي» و«الجزئي ليس بجزئي» وسادسها: الا تَحاد في القرّة والفعل، فانّا اذا قلنا: «الخمر في الدنّ مسكر» ــ أي: بالقوّة ــ و«ليس بمسكر» ــ أي: بالفعل ــ صدقا معاً ولم يتناقضا، حتى يكون كل واحدة من القضيتين هي الأخرى بعينها وحالها حالها.

### [التقابل والتداخل، والتضاد والتناقض]

قىال: والمستفتنان المختلفتان في الكمّ فقط متداخلتان، وفي الكيف متقابلتان، وهما ان لمتجتمعا على الصدق فقط فمتضادتان، وان اقتسمنا لذاتيها فتناقضتان.

\* \*

أقول: القضيّتان اذ اتّعقتا في جيم ماتقدم وفي الكيف أيضاً واجتلفتا في الكمّ ــ كقولنا: «كل ج ب» و«بعض ج ب» وكقولنا: «لاشيء من ج ب» و«ليس بعض ج ب» ــ فها متداخلتان ــ لدخول الجزئية تحت الكلية ــ وان انفقتا في جيع ماتقدم واختلفنا في الكيف سقيتا متقابلتين.

ثم لا يخلواما أن لا تجتمعا على الصدق ويجوز أن تجتمعا على الكذب، أو لا تجتمعا على الصدق والكذب، أو لا تجتمعا على الصدق والكذب المتضادتان كقولنا: «كل ج ب» و «لاشيء من ج ب» فانها لا تجتمعان على الصدق ويجوز كذبها؛ والثاني المتناقضتان مثل قولنا: «كل ج ب» و «بعض ج ليس ب» أو «لاشيء من ج ب» و «بعض ج ب».

واعلم ان القضيتين قد تقتسمان الصدق والكذب لالذاتيها، وقد يقتسمانها لذاتيها.

مثال الأول قولنا: «هذا انسان. هذا ليس بناطق» فانه يستحيل اجتماعها على الصدق والكذب لالذاتها، بل للملازمة الثابتة من الظرفين بين الانسان والناطق.

### [تناقض القضايا الشخصية]

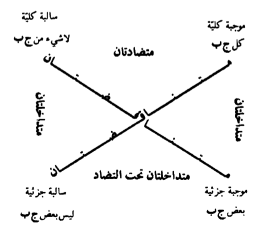
قال: وتناقض الشخصيّات تقابلها، ولا تضادّ ولا تداخل فيها.

أقول: التضاد والتداخل هنا انها هوبالنظر الى تعدد أفراد الموضوع باعتبار الكلية والجزئية، فالشخصيّات لا تضاد فيها، ولا تداخل، وتناقضها هو عبارة عن اختلافها بالايجاب والسلب، فانا اذا قلنا: «زيد موجود؛ زيد ليس بموجود» فهما متناقضتان ولا تداخل فيها ولا تضاد. وفيمه اشكال، اذ قد يعرض لها التضاد باعتبار آخر، فانًا لوقلنا: «زيد موجود دامًا» زيد ليس بموجود دامًا» تضادتا ولم تكونا متناقضتين.

### [النسبة بن القضايا المحصورات]

قال: وأمّا في المحصورات مالمتوافقتان في الكيف متداخلتان، والكليّتان متضافتان، والجرئيّتان متضافقان، والجرئيّتين والمجتمعان على الكذب، والمتلفقان كيفاً وكمّاً متنافضتان، والمهملتان كالجرئيّتين، ولنعتبر الجميع في المواد.

38 على المنطقين أن يضعوا لتناسب هذه القضايا لوحاً هكذا:



فاغتلفتان بالكلية والجزئية متداخلتان اذ اتفقتا في الكيف لدخول الجزئية تحت الكلنة.

والكليتان متضادتان لامتناع اجتماعها على الصدق وجواز كذبها.

والجزُّ ثبيَّتان داخلتان تحت التضاد ولا تجتمعان على الكذب ــ والآ لجاز صدق الكليَّتين المتضادَّتين معاً ــ ويجوز صدقها.

والخفلفتان كماً وكيفاً متناقضتان، فان نقيض الوجبة الكلية سالبة جزئية ... وبالمكس...

والمهملتان كالجزئيتين بمعنى انها داخلتان تحت التضادّ. ولنعتبر الجميع في المواد.

### [نقائض المرجّهات]

قال: وأما الموجّهات فنقائضها مايشتمل على سلب جهاتها أويقتضي ذلك على سبيل المساوات، فالضروريّة المطلقة مع الممكنة العامة متناقضتان.

\* \*

أقول: لمّا فرغ من تمهيد قاعدة التناقض بالنظر الى الخصوصات والمحصورات مطلقاً شرع في بيان تناقض ذوات الجمهة، وهو انما يكون برفع تلك الجهة وسلبها أو بذكر المساوي لنقيضها.

١) اصلم أن المنطقيّن اطبروا في تنافض الخصوصات بعد اختلافها في الكيف ثمانية شروط .وهي الوحدات الخانية المعرفة .وفي
 الخصصورات زادوا شرطاً واحداً وهو الاختلاف في الكمّ، وفي الموتبعات شرطاً آشر وهو الاختلاف في الجهة ، اذ لولا ذلك أبيتعنق
 الشناقيض لحسدق المسكنتين وكذب الضروريتين في مادة الاسكان مع تحقق الشرائط النسم؛ كقولنا «بعض الانسان كاتب
 بالضرورة» وهبعض الانسان كاتب بالاسكان» و«لاشي» من الانسان بكاتب بالضرورة».

ولما كمان جمرد الاحتلاف في الجهة غيرواف بالشرط سفان المسكنة والمطلقة غيرمتنافضين في المادة المذكورة مع تحقق الشرائط العشر مع كون المسكنة والغمرورية متنافضتين فيها. أشار المصنف (قدس سره) الم تعين هذا الاختلاف بحيث بلزم التنافض فقال: «أما الموجهات».

وايًّا إنها أن يكون نقيض كل جهة رفعها وسلبا لأن حقيقة التناقض في القضيّة أن تكون احدى القضيّين رضاً للأخرى، فاذا احتبر فيها جهة من الجهات فلابدًا من اعتبار رفعها أيضاً في نقيضها.

اذا عرفت ذلك فاعلم إن رفع جهة من الجهات لايكون من جنس تلك الجهة، فرفع الضرورة لايكون ضرورة ولادواماً ولااطلاقاً، بل امكاناً، لأن الدوام والاحلاق يشملان الضرورات، والامكان هوسلب الضرورة، وكذلك رفع الدوام لايكون دواماً ولاضرورة ولاامكاناً على اطلاقاً. وهل هذا القياس في سائر الجهات «ط».

مشلاً الضرورية نقيضها سلب الضرورة أو الامكان العام، فانا اذا قلنا: «كل ج ب بالضرورة» كان تقيضها سلب بالضروة كل ج ب» و يلزمه: «بعض ج ليس ب بالامكان العام» لأن الامكان هو رفع الضرورة عن الجانب الخالف له، ولما كان داخلاً على السلب كان مناه رفع ضرورة الايجاب، و بين اثبات ضرورة الايجاب وسلبا تناقض قطماً.

قال: وكذلك الدائمة مع المطلقة العامّة.

أقول: اذا قلنا: «كل ج ب دائماً» فقد حكنا بثبوت الباء لكل جيم في كل الأوقات، فنقيضه: «ليس ج ب دائماً» و يلزمه: «بعض ج ليس ب مطلقاً» لأن سلب دوام الايجاب اطلاق عام سلى.

قال: والمشروطة العامّة مع الممكنة العامة الوصفيّة.

أقول: قد بيّنا ان الممكنة نقيض الضرورية وبالعكس، ولمّا كانت المشروطة العامة ضرورية مقيّدة بالوصف كان القيد مأخوذاً في نقيضها، لأنّا قد بيّنا في شرائط التناقض وجوب الاتحاد في الشرط، فكان نقيض المشروطة ممكنة عامة وصفيّة، فنقيض قولنا: «بالضرورة كل ج ب مادام ج» «ليس بعض ج ب حين هوج بالامكان»

فال: والعرفية العاقة مع المطلقة العاقة الوصفية.

أقول: المرفية هي التي حكم فيها بدوام ثبرت المحمول للموضوع أو صلبه عنه \_ لكن لامطلقاً، بل مادام الوصف العنواني ثابتاً له \_ وقد بيّنا ان نقيض الدائمة هو المطلقة العامّة، فنقيض العرفيّة العامة هو المطلقة العامّة الوصفيّة \_ وهي الحينيّة \_ فنقيض قولنا: «كل ج ب عين هوج».

قال: والمضرورية الوقعتية أو المنتشرة مع ممكنة عامة متيدة بذلك الوقت في الأولى، و بالدوام في الثانية.

#### \* \*

أقول: لمّا كانت الضرورية هنا مقيدة بالوقت المعني في الوقتية كان نقيضها رفع الضرورة في ذلك الوقت بعينه ... أعني الممكنة العامة الوقتية ... فنقيض قولنا: «كل ج ب بالضرورة في وقت معين» «ليس بعض ج ب بالامكان العام في ذلك الوقت».

وأما المنتشرة فلها حكم فيها بالفرورة في وقت ما غير معين كان نقيضها رفع الضرورة دائماً ما أعني الممكنة العامة الدائمة منقيض قولنا: «كل ج ب بالضرورة في وقت ما » «ليس بعض ج ب بالإمكان العام دائماً».

### \* \* \*

قال: والمطلقة الوقتية مع نفسها.

#### \* \*

أقول: المطلقة الوقتية هي التي حكم فيها بثبوت المحمول للموضوع في وقت معيّن من غير المتحرض لقيد المتحرض لقيد المتحرض لقيد آخر، وهو مطلقة وقتية، فنقيض قولنا: «كل ج ب في هذا الوقت» «ليس بعض ج ب في هذا الوقت».

وليسُ في القضايا **مايتناقض في نوعه** سوى هذه القضية.

# [نقائض المركبات]

قال: وتصدق ضرورة الطرفين على سبيل منع الحلوّ فقط في نقيض الممكنة الخاصة.

#### 弊 奪

أفول: لمّا فرغ من نقائض القضايا البسيطة شرع في بيان نقائض المركبات، فالممكنة المخاصة هي التي حكم فيها برفع ضرورتي الايجاب والسلب، فنقبضها هو ثبوت إحدى الضرورتين، فضرورة الايجاب وضرورة السلب تصدقان في نقيض الممكنة الخاصة على سبيل

منع الخلو فقط \_ لاعلى سبيل منع الجمع \_ لجواز جمعها.

فانا إذا قلنا: «كل ج ب بالامكان الخاص» كان نقيضه: «ليس كل ج ب بالامكان الحناص» و يلزمه حدق احدى الضرورتين، أعني «بعض ج ب بالضرورة» أو «بعض ج ليس ب بالضرورة»، ويجوز صدقها معاً كما في قولنا: «كل حيوان انسان بالامكان الحناص» فانه كاذب مع صدق «بعض الحيوان انسان بالضرورة»، و بعضه ليس بانسان بالضرورة».

والأصل فيه الله المكنة الحاصة مركبة من ممكنتين عامتين به إحديها موجبة، والاخرى سالبة وقد بيتنا ان نقيض الممكنة العامة هي الضرورية الخالفة، ولما كان ارتفاع المركب تارة برفع بعض أجزائه وتارة برفع الجزء الآخر، وتارة بارتفاع المجموع، كان الواجب في نقيض المكنة الحاصة إحدى الضرورتين على سبيل منع الحلق دون الجمع...

قال: ودوامهما كذلك في نقيض الوجودية.

أقول: الوجودية مركّبة من مطلقتين عامتين، وقد تقدّم ان نقيض المطلقة هو الدائمة، فسقيض الوجودية إحدى الدائمتين، ولما جاز ارتفاع الوجودية بارتفاع جزئها جاز صدق الدائمتين مماً، فوجب في نقيض الوجودية صدق إحدى الدائمتين على سبيل منع الخلوّب دون الجمع...

فنتقيض قولنا: «كلج ب لاداغاً» هو «ليس كل ج ب كذلك ...» و يلزمه احدى الأمرين: اما «بعض ج ليس ب داغاً» أو «بعض ج ب داغاً» ويجوز صدقها كما في نقيض قولنا: «كل حيوان انسان لاداغاً».

قال: والَّصْروريّة الموافقة مع الدائمة المخالفة كذلك في نقيض المطلقة الخاصّة.

أقول: المطلقة الخاصّة هي التي حكم فيها بشبوت المحمول للموضوع أو سلبه عنه لابالضرورة، و تسمّى الوجوديّة اللاضروريّة، وهيّ مركبة من مطلقة عامّة موافقة، وعكنة عـامّة غالفة، فنقيضها نقيضهها ــ أعني الدائمة المخالفة والضرورية الموافقة على سبيل منع الحلّق أيضاً دون الجمعـــ.

فَنَـقَـيَـضَ قُولُتَا: «كُلّ ج ب لابالضرورة» «ليس بعض ج ب دائماً» أو «بعض ج ب بالضرورة» ويجوز صدقها كما في نقيض قولنا: «كل حيوان انسان لابالضرورة».

#### . . .

قال: والدائمة الموافقة مع المطلقة العامّة الوصفيّة الخالفة في نقيض العرفيّة الخاصّة.

#### \* \*

أقول: العرفية الخاصة مركبة من العرفية العامة الموافقة والمطلقة العامة الخالفة، فنقيضها المفهود المفهو

فنقيض قولنا: «كل ج ب مادام ج لادائماً» «امّا بعض ج ليس ب حين هوج، أو بعض ج ب دائماً».

#### **\*** \* \*

قال: ومع ممكنة مثلها في نقيض المشروطة الخاصة وتس عليها سائرها.

#### \* \*

أقول: المُشروطة الخاصّة مركّبة من المشروطة العامة الموافقة والمطلقة العامة النمالة. فـنــقـيـضها المفهوم المردد بين نقيضي جزئها ـــ أعني المكنة العامة الوصفيّة المخالفة التي هي نقيض المشروطة العامة, والدائمة الموافقة التي هي نقيض المطلقة العامة.

فنقيض قولننا: «كل ج ب بالضرورة مادام ج لادائماً» «امّا بعض ج ليس ب بالامكان حين هوج، أو بعض ج ب دائماً» كُل ذلك على سبيل منع الخلق دون منع الجمع على سبيل منع الخلق دون منع الجمع على الجمع على المجمع على بعدم أحد أجزائه، وقد يكون بعدم المجمع سو بعدم المجمع على و بعدم المجمع على المجمع

### [نقائض الشرطيات]

قال: وأما في الشرطيات فيعتربعد الاختلاف كيناً وكتاً أَنْ تكون السالية في

اللزوميّة سالبة اللزوم، وفي الاتفاقيّة سالبة الاتّفاق، وفي العناديّة الحقيقيّة السالبة التي يصدق معها امكان الجمم والحلّة بالامكان العام على سبيل منم الحلّق دون الجمم...

وفي مانعة الجمع ومانعة الحلو البسيطتين \_ أعني الشاملتين للحقيقيّة امكانها العام فقط. وفي المركّبتين أعني اللتين لايشملانها اما ذلك الامكان، واما منع الآخر على سبيل منع الحلوّــ دون الجمع أيضاً..

#### \* \*

أقول: لتافرغ من الكلام في نقائض الحمليات شرع في بيان نقائض الشرطيات، واعلم انه يشترط فيها الاختلاف كيفاً والآلم يحصل التناقض وكماً للوزر صدق الجزئيتين وكذب الكليستين وهذان الشرطان لابد منها في جميع القضايا المحصورة من الشرطيات وغيرها.

اذا عرفت هذا فنقول: يشترط في كل واحد من المتصلات والمنفصلات ــ بأصنافها الثلاثة ــ شرط زائدعلي ماقذمناه:

اما المتصلة اللزومية فيشترط في نقيضها أن تكون المتصلة السالبة، سالبة اللزوم، لالازمة السلب، فإن بينها فرقاً كشيراً، فإنه يجوز اجتماع الموجبة اللزومية مع لازمة السلب على الكذب.

اما المتصلة الاتفاقية فيشترط فيها سلب الاتفاق \_ لا اتفاق السلب والآلكانت القضيّتان موجبتين \_ وقد شرطنا في التناقض الاختلاف كيفاً \_ فنقيض قولنا: «كلّما كان أب فرج د» لزوميّاً أو اتفاقيًا: «قد لا يكون اذا كان أب فرج د» وليس هو «قد يكون اذا كان أب لم يكن جد» على أن يكون السلب لازماً أو موافقاً.

وأما المنفنصلة الحقيقية فان مفهومها مركب من أمرين: أحدهما منع الجمع بين المجتبع بين المجتبع بين المجتبع بين المجتبع بين المجتبع المحتبع المحتبع المحتبع المحتب المحتبع المحتب

وأما مانعة الجمع فاذا أخذت بالمعنى العام البسيط الشامل للمعنى الحاص منها للحقيقيّة، أعني التي حكم فيها بامتناع اجتماع جزئيها على الصدق من غير تعرّض لشيء آخر، فان نقيضها هوسلب ذلك الامتناع \_ أعني امكان اجتماع جزئيها على الصدق.

وأمّا صانعة الخلو اذا أخذت بالمنى العام الشامل لها بالمنى الخاص وللحقيقية \_ أعني التي حكم فيها بامتناع اجتماع جزئيا على الكذب \_ فان نقيضها هو سلب ذلك الامتناع، و يلزمه امكان اجتماع جزئيا على الكذب.

واقتًا مانعة الجمع المركبة أعني التي حكم فيها بامتناع اجتماع جزئيها على الصدق وجواز اجتماعها على الكذب فان مفهومها في الحقيقة مركب من هذين الحكين فنقيضها هو مايردد هو سلب ذلك المركب، وهو يكون بكذب أحد الجزئين، و بكذبها مماً، فنقيضها هو مايردد بين امكان اجتماع جزئيها على الصدق وامتناع اجتماعها على الكذب على سبيل منع الحلق دون الجمع.

وأمّا هانعة الخلو المركبة، أعني التي حكم فيها بامتناع اجتماع جزئيها على الكذب واحكان صدقها — فانها مركبة أيضاً — فنقيضها سلب ذلك المجموع الصادق لكلّ واحد من صلب أحمد الجزئين وسلب المجموع، فنقيضها المفهوم الردد بين امكان اجتماع جزئيها على الكذب، وامتناع صدقها على سبيل منع الحلق ـ دون الجمع ـ فقد مضى مثل ذلك غير مرة.

قال:

# الكلام في العكس

عكس القضية فضية اقيم فيا كل من جزئى الأولى ... التي هي الأصل مقام الآخر، أو مقابل كل منها بالسلب والايجاب مقام الآخر ... بشرط بقاء الكيفية والصدق وان كان فرضاً بحالها.

\* \*

أفول: المكس يطلق و يفهم منه العكس المستوي، وقد يفهم منه عكس التقيض أحياناً.

فالأول عبارة عن تبديل كل واحد من طرفي القضيّة بالآخر مم الموافقة في الكيف والصدق، مثلاً اذا قلنا: «كل ج ب» فعكسه: «بعض ب ج»، فالجيم في الأصل موضوع، وفي المعكس عسول، والباء في الأصل عمول وفي المعكس عسول، والباء في الأصل عمول وفي المعكس موضوع، فقولنا: «بعض ب ج» قضيّة أقم فيا كل من جزئي الأول ... أعني «كل ج ب» مقام الآخر.

والثاني عبارة عن تبديل كل واحد من طرق القضية بنتيض الآخر مع الموافقة في الكيف والصدق، مثلاً اذا قلنا: «كل جب» فمكس نقيضه: «كل ماليس ب ليس ج»، فوضوع والصدق، مثلاً اذا قلنا: «كل ج ب» فمكس نقيضه: «كل ماليس ب ليس ج» الذي هو نقيض عمول الأصل، وعمول العكس «ليس ج» الذي هو نقيض عمول الأصل، وعمول العكس ورقي الأولى بالسلب والايجاب مقام الآخر، وإنها يقام الصدق فراجب من حيث ان العكس لازم للأصل، وضدق الملزم يستلزم صدق اللازم، ولأيشترط وجود الصدق بالفمل، بل كونه بحيث مق صدق الأصل عن عرف الهمكس عن حيث الناس عن عرف العكس، واليه أشار بقوله: «وان كان فرضاً».

# قال: ولأيشترط فيه بقاء الكميّة والجهة والكذب.

### \* \*

أقول: لايشترط في العكس بنوعيه بقاء الكيّة.

أَمْ في العكس المستوي فلأن الموجبة الكليّة لا تنعكس كليّة، لجُّواز كون المحمول أعمّ وامتناع صدق الخاص على كل أفراد العام \_ كما يصدق: «كل انسان حيوان» و يكذب: «كل حيوان انسان» ـــ وإنَّم تنعكس جزئيّة.

وأمّا في المحكس النقيض فان السالبة الكليّة لا تنعكس كليّة، لجواز كون نقيض المحمول أعمّ من عين الموضوع من وجه، وامتناع ايجاب الخاص على كل أفراد العام، كما انه يصدق «لاشيء مما ليس بحجر ليس بانسان» لأن بعض ماليس بحجر ليس بانسان.

ولاَيشترط أيضاً بقاء الجهة، فان بعض الموجّهات لا تنعكس، وبعضها تنعكس الى مايخالف أصل القفية ـ على مايأتي\_\_.

وأقا الكذب فقد اشترطه قوم وهوخطأ، فان العكس لازم للأصل، ولا يجب متابعة اللازم للزومه في الكذب لجواز كونه أعم، كما انه يكذب «كل حيوان انسان» وعكسه وهو: «بعض الانسان حيوان» صادق.

#### \* \* \*

قال: فالأول هو العكس المستوي والثاني هو عكس النقيض، واذا أطلق أريد به الأولى، وكل قضية استلزمت أخرى بهذه الصفة فهي منمكسة.

#### 推 称

أقول: الأول وهو قولنا: «قضية أقيم فيها كل من جزئي الأولى التي هي الأصل مقام الآخرى هو المحكس المستوي، والثاني وهو تولنا: «قضية أقيم فيها مقابل كل جزء من جزئي الأولى بالسلب والايجاب مقام الآخر» ــ هو عكس النقيض.

وقدٌ بـيّـنّـا انـه اذا أطلـق الـعكس أريد به الأول، لأنه المتبادر إلى الذهن، و.كُلّ قضيّة اسـتـلـزمـت قضيّة أخرى بهذه الصفة \_ أي أقيم فيها كل واحد من جزقي الأولى مقام الآخر أو مقابله \_ فهي منعكسة، والآ فلا.

### [عكوس القضايا الموجبة]

قال: ولنبدء بالمستوي فنقول: الموجبة \_ كليّة كانت أو جزئية \_ تنعكس فعليّة ان كانت فعليّة، لأن كل شيء يقال عليه الموضوع اذا اتّصف بالمحمول كان هو بعينه المقول عليه المحمول متصفاً بالموضوع.

\* \*

أقول: بدء المصنّف \_ رحمه الله \_ بعكس الموجبات والعادة البدأة بالسوالب.

فالموجبة \_ سواء كانت كلية أو جزئية \_ اذا كانت فعلية انعكست فعلية، فانا اذا قلنا: «كلج ب \_ أو \_ بعض ج ب بالاطلاق» انعكس الى قولنا: «بعض ب ج بالاطلاق».

لأنه لابد في الأصل من موضوع يقال عليه ج وب، حتى يصدق قولنا: «كل \_ أو بعض \_ ج ب» فذلك الشيء الذي يقال عليه «ج» اذا اتصف بالمحمول \_ أعني ب \_ كان هو بعينه المقول عليه ب متصفاً بالموضوع \_ أعني ج \_، واذا كان الذات واحدة وصدق عليه وصفا «ج» و«ب» صدق ان ماصدق عليه «ب» \_ أعني تلك الذات \_ صدق عليه «ج» فعض «ب، ج» \_ وهو المطلوب \_.

. . .

قال: ومحكنة ان كانت ممكنة، لأن ذلك الشيء اذا أمكن اتصافه بالمحمول يكون شيئاً مما يمكن أن يقال عليه المحمول \_ وقد اتصف بالموضوع بالفعل \_ واذ لايمتنع أن يصير ذلك الشيء مقولاً عليه المحمول بالفعل فلايمتنع أن يكون شيء مما يكون المحمول مقولاً عليه بالفعل مقصفاً بالموضوع.

\* \*

أقول: الموجبة الممكنة \_ سواء كانت عاقة أو خاصة، كلية أو جزئية \_ تنعكس ممكنة عامة جزئية، ينعكس ممكنة عامة جزئية، فانا اذا قلنا: «كل ج ب» أو «بعض ج ب \_ بالامكان العام أو الخاص\_»

فالــذات الستي صدق عليها ج بالفعل اذا أمكن اتصافها بـ ((ب) يكون تلك الذات شيئاً مما يكن أن يقال عليه المحمول، وقد اتصفت بالموضوع بالفعل وحيث لم يتنع أن يصير ذلك الشيء مقولاً عليه المحمول بالفعل فلا يتنع أن يكون شيء مما يقال عليه المحمول بالفعل ... أعني تلك الذات... مقصفاً بالموضوع... وعدم الامتناع امكان عام... فصدفت الممكنة العاقة في المكس.

#### \* \* \*

قال: ووصفيّة اذا كانت وصفيّة، لأن اتصانه بالمحمول اذا كان مقارناً لا تَصافه بصفة الموضوع علم اتّصافه بصفة الموضوع عند اتّصافه بالمحمول، ولم يعلم في غير تلك الحال.

#### 华 华

أقول: القضية الموجبة اذا كانت وصفية كالعرفية والحينية كان العكس أيضاً وصفياً، فاذا قلنا: «كل ج ب مادام ج \_ أو حين هوج» صدق قولنا: «بعض ب ج حين هوب» لأن الأصل دل على اتصاف الذات بالحمول حالة اتصافها بالموضوع، فاذا فرض اتصافها بالمصول علم اتصافها بالموضوع أيضاً في تلك الحال، وأمّا في غير تلك الحال فلايعلم هل هي متصفة بصفة الموضوع، أم لا \_ فيبق على الاحتمال ....

# [الكمية في العكس المستوي]

قىال: وهذا المكس لايحفظ الكميّة بحسب المادة لاحتمال أن يكون كل من الجزئين أعم من الآخر، كما في قولنا: «كل انسان حيوان» و«بعض الحيوان انسان» فينعكس الكلي في مثل هذه المادة جزئياً وبالعكس.

وأما بحسب الصورة: فالجزئي يحفظها لأنه صادق في الحالتين قطعاً ... دون الكلي...

#### 称 茶

أقول: قد بيسّنا فيا سلف ان الكميّة لايجب متابعةُ العكسِ الأصلّ فيها، فإن الموجبة الكليّة تنعكس جزئيّة كما اذا كان المحمول أعمّ من الموضوع.

والجزئية يصدق عكسها كلياً كها أذا كان الموضوع أعمّ، فانّ قولنا: «كل انسان حيوان» لاينعكس الى قولنا: «كل حيوان انسان» وقولنا: «بعض الحيوان انسان» يصدق

في عكسه «كل انسان حيوان».

هذا بحسب المادة، وأمّا بحسب الصورة فان الكليّة لاتحفظ الكيّة، وأما الجزئية فانها تحفظها، لأنها ان صدقت كليّة صدقت جزئيّة، وكذا ان صدقت جزئيّة؛ فصِدْق الجزئية ثابت قطعاً في الحالتين \_ دون الكليّة\_.

# [الجهة لا تنحفظ في العكس]

قال: ولاالجهة لاحتمال أن يكون شيء ضرورياً لماهو ممكن له كالانسان للكاتب، فينعكس الضروري في مثله ممكناً و بالمكس، وكذلك في الوصقي ـ واعتبر الكاتب وتحرك يده...

فحصل من ذلك ان عكوس الموجبات كلّها جزئية، امّا مطلقة أو ممكنة عامتين، اما ذاتبتن أو وصفيتن.

#### \$ **\***

أقول: الجهة أيضاً لايجب انحفاظها في العكس، فان الشيء قد يكون ضرورياً لشيء وذلك الشيء مكن له و بين الضرورة والامكان تناف، كماانه يصدق قولنا: «بالضرورة كل كاتب انسان» ولايصدق قولنا: «بالضرورة كل أنسان كاتب» \_ بل بالامكان \_ فالضروري هيهنا انعكس ممكناً، والمكن انعكس ضرورياً.

هذا في الممكن والضروري الذاتيين، وكذا في الضروري الوصني كما أنه يصدق قولنا: «بالضرورة كل كاتب متحرك اليد مادام كاتباً» ولايصدق في عكسه الضرورة.

فحصل مما تقدّم ان حكوس المرجبات كلها جزئية اما مطلقة أو ممكنة عامتين اما ذاتيتين أو وصفيتين ـــ لأن القفية امّا أن يصدق مطلقة أو ممكنة ذاتيتين أو وصفيتين، وقد ثبت انمكاس المطلقة الذاتية مطلقة ذاتية، والوصفية مطلقة وصفية، وكذا في طرف الامكان.

قال: وعَكس الضروري والدائم يصدقان وصفيين لأن وصف الموضوع في عكسها يلزم ذاته. أقول: المضروريّة والدائمة حكنا فيها بملازمة الحمول لذات الوضوع، فإذا عكسناهما كانت الذات متصفة بالموضوع حين اتصافها بالمحمول لأن اتصافها بالمحمول دائم ــ كما تقول: «كل انسان حيوان دائماً» وعكسه: «بعض الحيوان انسان حين هو حيوان».

ولا يجتب الدوام لجواز أن يكون وصف الموضوع في الأصل مفارقاً \_ وان وجب الدوام للمحمول \_ كما في قولنا: «كل كاتب انسان داغاً».

#### \* \* \*

قال: والعرفيّة والمشروطة اذا تقيّدتا باللادوام بني القيد في العكس، لأن صفة الموضوع هناك لايدوم لذاته، والاّ لدام المحمول الدائم بدوامها لها، وهي في الأصل والعكس واحدة.

#### 华 我

أقول: العرقيّة والمشروطة الخاصّتان ــ وقمّا الّلتان قيّدتا باللادوام، كتولنا: «كل ج ب مادام ج لادائماً» اتما مع الضرورة أو لامعها ــ تنعكسان الى الموجبة الجزئية الحينيّة اللادائمة، وهوقولنا: «بعض ب ج حين هو ب لادائماً ».

أشا انحكاسها الى الحينيّة المطلقة فلماتقدّم، وأمّا قيد اللادوام فلأن صفة ج لايدوم في الأصل لذات ج، لأنها لودامت لها لدام المحمول بدوامها ــ لكنا قلنا: «ان المحمول ليس بدائم للموضوع» واذا كانت صفة ج حالكونها وصفاً للموضوع في الأصل غير دائم كانت في المكس حالكونها محمولة غير دائمة ــ لأنها في المكس والأصل واحدة ــ.

### [عكوس السوالب]

قال: وأمّا السالبة الكليّة فان كانت ضرورية انعكست كنفسها، لأن امتناع اتّصاف كل ذات يـقـال عـليهـا الموضوع بصفة المحمول يقتضي امتناع اتّصاف كل ذات يقال عليها المحمول بصفة الموضوع.

وذلك لأن امكان اتصاف شيء نما يقال عليه المحمول بصفة الموضوع بقتضي الخلف وهو كون ذلك الشيء من جملة مايقال عليه الموضوع، أيني من جملة مايستحيل أن يقال عليه المحمول، وذلك لأنه مع فرض الاتصاف بصفة الموضوع بالفعل يكون من تلك الجملة قطعاً، فاذن علم انه في نفس الأمر قبل الفرض كان من جملتها، لأن فرض وقوع الممكن لايمكن أن يصير غير ذات الموضوع ذاتاً له، بل ربّها يفيد العلم بأن شيئاً مما لم يعلم انّه من جملة ماهو ذات الموضوع هو من تلك الجملة.

#### \* \*

أقول: اختلف المنطقيّون في انعكاس السالبة الكليّة الضروريّة، فقال القدماء: «انها تنعكس كنفسها ضروريّة»، وقال المتأخّرون: «انها تنعكس داغة»، والمصتّف ـرحه اللهــ ذهب الى الأول.

والدليل عليه انّا اذا قلنا: «لاشيء من ج ب بالضرورة» نقد حكنا بأن كل ذات يقال عليه انّا اذا قلنا: «لاشيء من ج ب بالضرورة» نقد حكنا بأن كل ذات يقال عليها ج الموضوع يمنع اتصافها بالحمول، وذلك يقتضي امتناع اتصاف كل ذات يقال عليها ب المحمول بصفة الوضوع من به ج بالضرورة» لأنه لولا ذلك لأمكن اتصاف شيء عمايقال عليه الحمول بصفة الموضوع، فيصدق: «بعض ب ج بالامكان» لأنه نقيضه والتقدير كذب الضرورية فيصدق المكنة، لكن صدق المكنة يالامكان المخالف، لأن ذلك البعض من الباء اذا أمكن اتصافه بالجيم لم يلزم من فرض وقوعه عال، فاذا فرض واقعاً صدق «بعض ب ج بالفمل» فيكون ذلك البعض من جلة مايقال عليه الموضوع التي هي ج بالفعل، أعني وقوع المكن بالفعل من جلة مايقال عليه الموضوع وجب أن يكون في نفس الأمر قبل الفرض كذلك، والآلكان من جملة مايقال عليه الموضوع وجب أن يكون في نفس الأمر قبل الفرض كذلك، والآلكان على تقدير وقوع المكن يكون ماليس بذات الموضوع ذاتاً له وهو عال فيكون وقوع على مستازماً للمحال، فلابكون الممكن عمكناً حدا خلف ...

نعم وقوع الممكن بالفعل أفاد العلم بأن شيئاً مما لم يعلم انّه من جلة ماهو ذات الموضوع ـــ أعني مـاصـدق غـلـيه بـــــ هو من تلك الجملة ـــ أعني من جملة أفراد ج، امّا انّه يصير ماليس بذات ج ذات جــــ فلا.

#### \* \* \*

قال: وكذلك ان كانت دائمة بمثل هذا البيان اذا بدّل فيه امتناع الاتّصاف بعدمه في جميع الأوقات، وامكانه بوجوده.

أقرل: السالبة الكليّة الدائمة تنعكس كنفسها عِثل هذا البيان اذا بدّل في الدليل استساع الاتّصاف بعدم الاتّصاف في جميع الأوقات، أعني الدائمة وامكانه في نقيض السالبة الضرورية لوجوده، أعني الأطلاق العامّ الذي هو نقيض الدائمة.

فانه اذا صدق: «لاشيء من ج ب دائماً» صدق: «لاشيء من ب ج دائماً» لأن عدم اتصاف كل ذات يقال عليها الموضوع ـ وهوج بالمحمول الذي هو ب \_ يقتضي عدم اتصاف كل ذات يقال عليها المحمول بصغة الموضوع دائماً، لأن وجود اتصاف شيء ممايقال عليه المحمول بصغة الموضوع يقتضي الحلف، وهو كون ذلك الشيء ممايقال عليه الموضوع \_ أعنى من جلة مالابعدم المحمول عنه دائماً.

ولاحاجة في هذا الموضوع الى فرض يفرض، كما احتجنا في السالبة الضروريّة الى فرض وقوع الممكن.

وتحريره الله لولم يصدق: «لاشيء من بج داغاً» لصدق «بعض ب ج بالفعل» فيصدق: «بعض ج بالفعل» أمّا بالعكس وامّا لأن الذات واحدة وقد صدق عليها في الأصل الصفتان، فكذلك في المكس، وأيضاً ينضم قولنا: «بعض ب ج بالفعل» الى قولنا: «لاشىء من ج ب داغاً» و ينتج: «بعض ب ليس ب داغاً» و وهو محالس.

**4 4** 

قال: وكذلك ان كانت مشروطة أو عرفيّة.

أمّا ثبوت الضرورة والدوام في المكس فلمثل مامرً.

وأثمُّ السّقيبيد بالوصف فلأنه يحتمل أن يتصف بالموضوع مايقال عليه المحمول في غير الوقت الذي يكون فيه متصفاً بالمحمول.

\* \*

أقول: السالبة الكلية اذا كانت مشروطة عامة أو عرفية عامة انعكست في كل واحدة منها كنفسها، لمثل المرادم منها كنا واحدة منها كنفسها، لمثل مامرً من البيان، فانًا اذا قلنا: «لاشيء من ج ب بالفرورة مادام ج» فقد حكمنا على كل ذات يقال عليها الموضوع بامتناع اتصافها بالمحمول، وذلك يستلزم الحكم بامتناع اتصاف كل ذات يقال عليها المحمول بصفة الموضوع، حتى يصدق: «لاشيء من ب ج بالفرورة مادام ب» والا لجاز اتصاف شيء مما يقال عليه المحمول بصفة الموضوع،

وهو مستبلزم للخلف المتقدّم في الضروريّة ــ أعني لوفرض ذلك المكن واقعاً حتى يصدق «بعض ب ج حين هوب بالفعل» لاجتمع وصفا «ج» و«ب» في ذات واحدة، وقد حكم في الأصل بالتنافي بينها ــ هذا خلف\_.

وكذا البحث في العرفيّة العامّة، فانه اذا صدق «الاشيء من ج ب \_ مادام ج» فقد حكمنـا بـمـدم اتصاف كل ذات يقال عليها الموضوع بالمحمول، وهويقتضي عدم اتصاف كل ذات يقال عليها المحمول بالموضوع، والآ لا تَصْف بعض الذوات التي يقال عليها المحمول بـالمـوضـوع، و يـلـزم منه اتّصاف بعض مايقال عليه الموضوع بالمحمول، وهويناقض الأصل ـــ هذا خلف\_.

وأما القيعد بالوصف فيها فلاحتسال أن يكون بعض مايقال عليه الحمول متصفاً بالموضوع في غير الوقت الذي يكون متصفاً فيه بالمحمول، فلايصدق سلب الموضوع حينئذ دامًّا، بل مادامت الذات متصفة بالمحمول، كما يصدق «لاشىء من الكاتب بساكن مادام كاتبأ» فنى المكس لابدً من قيد الوصف لأنّه لايصدق «لاشيء من الساكن بكاتب دامّاً» بل مادام ذات الساكن متصفة بالسكون، فان بعض مايصدق عليه «الساكن» يصدق عليه «الكاتب» حال زوال السكون، فلايصدق سلب «الكاتب» دامًا.

قال: وفي المقيّد منها باللادوام يبق القيد في البعض، لأن الأصل يقتضي كون كل مايقال عليه الموضوع موصوفاً بالمحمول وقتاًمًا، فينعكس جزئيًّا، وإذا انضاف الى السلب اللازم مع الوقت جعله لآدامًا بحسب الذات في البعض.

أقـول: المـقـيّـد منها باللادوام هي المشروطة الخاصّة، والعرفيّة الخاصّة، تنمكس كل واحدة منبها الى عامّتها مع قيد اللادوام \_ في بمض الأفراد لافي كلّها \_.

فانا اذا قلنا: «لاشيء من ج ب مادام ج لاداغاً» صدق عكسه: «لاشيء من ب ج مادام ب لادامًا في البعض»، أي يصدق «بعض ب ج بالاطلاق» لأن الأصل يقتضى كون كلّما يقال عليه «ج» فانّه موصوف بالمحمول، لأن لادوام السلب في كل فرد فرد يستلزم صدق الايجاب على كل فرد فرد، فيصدق قولنا: «كل ج ب بالاطلاق» وهي تنعكس

جزئيّة، فيصدق «بعض ب ج بالاطلاق»، والأصل يستلزم «لاشيء من ب ج مادام ب» لمامرً في العامتين، واذا انضمّت هذه السالبة الى الموجبة الجزئيّة جعله لادائماً بحسب الذات في البعض، فيصدق «لاشيء من ب ج مادام ب لادائماً في البعض» \_ وهو المطلوب\_.

والأصل فيه ان هذه السالبة مركبة من سالبة عرفية عامة، أو مشروطة عامة، ومن مطلقة عامة موجبة كلية، والأولى تنعكس كنفسها، والثانية تنعكس موجبة جزئية مطلقة.

قال: والممكنات والمطلقات لا تنعكس، لاحتمال أن يسلب وصف غير ضروري بالقوة أو بالفعل عمّا يكون ضروري الثبوت له، كالكاتب عن الانسان.

أفنول: السالبة الكلية اذا كانت ممكنة \_ سواء كانت عامة أو خاصة أو مطلقة \_ لا تسعكس، لأنه يحتمل أن تكون لشيء خاصة غير ضروري الثبوت له ومكن سلبها عنه، فائه يصدق سلب تلك الخاصة عن ذلك الشيء بالقرّة أو بالفمل، ولا يصدق سلبها عنه، كما الله يصدق «لاشيء من الانسان بكاتب بالامكان \_ أو بالاطلاق» ولا يصدق «لاشيء من الكاتب بانسان بجهة من الجهات» لأن كل كاتب فهو انسان بالضرورة.

قال: وكذلك في الوصفيات، واعتبر امكان سلب الكاتب بالقوة أو بالفمل عن متحرك البدعند التحريك وامتناع عكسه.

أفنول: المسكنات الوصفية أو المطلقات الوصفية اذا لم تكن عرفية لا تنعكس في السلب أيضاً لمامرة مثاله: «لاشيء من متحرك اليد بكاتب بالامكان \_ أو بالاطلاق\_ حين هو متحرك اليد» ولا يصدق «لاشيء من الكاتب بمتحرك اليد حين هو كاتب بالامكان العام» لأن كل كاتب فهو متحرك اليد بالضرورة مادام كاتباً.

هذا هافي الكتاب، وهو غيرتام، لأن مثاله هذا دل على عدم الانعكاس وصنياً، والأقرب في المثال أن يقال: «بصدق لاشيء من الانسان بكاتب حين هو انسان» ولايصدق: «لاشيء من الكاتب بانسان مطلقاً بشيء من الجهات».

والتقرير النام هنا أن نقول: المطلقات أخصها الوقتية، لأنها أخص من المنتشرة التي هي أخص من المنتشرة التي هي أخص من الوجودية اللاضرورية، واذا لم ينعكس الأخص لم ينعكس الأعم، لأن لازم العام لازم للخاص.

وإنًّا لم تنعكس الوقتية لأنه يصدق قولنا: «لاشيء من القمر بمنخسف بالضرورة وقت التربيع لادامًا» ولايصدق «لاشيء من المنخسف بقمر بجهة من الجهات».

\* \* \*

قال: وأقما السالبة الجزئية فلا تنعكس، لصحة سلب الخاص عن بعض العام وامتناع عكسه.

\* \*

أقول: السوالب الكلبّة التي لا تنعكس ــ كالممكنات والمطلقات ــ لا تنعكس جزئية، وهو ظاهر للنقض بماذكر في الكليّة، ولأن لازم العامّ لازم الحاص.

وأما السوالب التي تـنعكس كليّاتها فغير الخاصتين لا تنعكس، لأن الضروريّة أخصّها وهي لا تنعكس، واذًا لم ينعكس الخاصّ لم ينعكس العامّ.

وبيان ان الضرورية لا تنعكس أنه يصغ سلب الخاص عن بعض أفراد العام بالضرورة، ولا يصدق العكس، كما يصدق «بعض الحيوان ليس بانسان» ولا يصدق «بعض الانسان ليس بحيوان».

. . .

قال: الآفي المشروطة والعرفية الخاصتين، فان الأصل فيها يقتضي أن يكون لشيء وصفان متنافيان يوجد كل منها في وقت، وكما يسلب عنه أحدهما لادائماً بل عند وجود الآخر سكذلك الآخر يسلب عنه لادائماً بل عند وجود الأولاس وهذا العكس مع مايتبمه في أبواب الأقيسة محاعثر عليه الفاضل أثير المدين الأبهري.

\* \*

أقول: قدَّماء المنطقيين حكموا على الاطلاق ان السالية الجزئية لا تنعكس، وهوحق فيا عدا الحاصتين.

أمُّ المشروطة الخاصة والعرفيَّة الحاصة فانها تنعكسان كأنفسها، مثلاً اذا صدق «بعض

ج ليس بمادامج لادائماً» اقتضى ذلك تنافي وصني «ج» و«ب» الصادقين عل ذات «ج» ووجود كل واحد من الوصفين في وقت، أمّا «ج» فلاتّه عنوان الموضوع، وأمّا «ب» فلأنا حكنا بلادوام السلب، فيلزم ثبوت الايجاب.

واذا تنافيا في تلك الذات وصدق كل واحد منها عليها صدق سلب كل واحد منها عنها في وقت الآخر، فاذا صدق الأصل صدق المكس، فيصدق «بعض ب ليس ج مادام ب لاداغاً» وهو المطلوب.

وهذا المكس مما عثر عليه أثير الدين المفضل بن عمر الأبهري.

# [أحكام عكس النقيض]

قال: وأتما عكس النقيض فأحكام الموجبات والسوالب المذكورة في العكس المستوي بأعيانها تتبادل فيه، وذلك في كل قضيتين لم يؤخذ موضوعها من حيث أنّه منتف، فانها اذا كانتا متحدقي الموضوع والكبيّة، متقابلتي المحمول بالتحصيل والعدول، كانتا متلازمين متحدقي الجهة ـ كمامرً ذكره ـ.

ثم أذا أخذنا لكل قضية عكس ملازمها الخالفة لها في الكيفية \_ أن انعكست انتقل حكم العكس بعينه الى مخالفة الكيف في تلك الجهة، ثم أذا أخذنا ملازمة العكس عادت كيفهها الى ماكانت في الأصل، وكانت عكس نقيضه، ومالاملازمة له أو لا تنعكس ملازمته فلاعكس نقيض له.

#### 歩 撃

أقول: عكس النقيض ... وهو تبديل كل واحد من طرفي القضية بنقيض الآخر... والمكس المستوي يتبادلان في الأحكام، فحكم السوالب في المستوي حكم الموجبات هنا، وحكم الموجبات هناك حكم السوالب هنا.

مثلاً المنالبة الكليّة اذا كانت ضروريّة أو دائمة أو مشروطة عامة أو عرفيّة عامة انعكست كنفسها في المستوي، وهيهنا تنعكس الموجبة الكليّة اذا كانت ضرورية أو دائمة أو احدى المامّين كنفسها، وأذا كانت احدى الممكنات أو المطلقات لم تنعكس في المستوي، والموجّبة الكليّة اذا كانت احدى الممكنات أو المطلقات لم تنعكس هنا. والسوالب الجزئية هناك لا تنعكس الآ الحناصتين، والمؤجبات الجزئية هنا لا تنعكس الآ الحناصتين والموجبات الكلية والجزئية هناك تنعكس جزئية وصفية ــ ان كانت ضرورية، أو دائمة أو احدى الوصفيات مقيدة باللادوام في الحاضتين؛ والسوالب الكلية أو الجزئية هنا تنعكس جزئية وصفية اذا كانت وصفية أو ضرورية أو دائمة.

واذا كانت الموجبات هناك مطلقة أو ممكنة انعكست كنفسها جزئية، فالسوالب الكليّة اذا كانت مطلقة أو ممكنة انعكست كنفسها جزئية هنا.

فقد ظهر التبادل في الأحكام بين العكسين.

والدليل على الانعكاس يبتني على مقدمة هي ان السالبة الممدولة مع الموجبة المحقلة وبالمكس تتلازمان اذا أخذ موضوعها من حيث أنه ثابت، بميث لا تبقى الموجبة أخص، وذلك اذا اتحدتا في الموضوع والكيّة وتقابلتا في المحمول بالمدول والتحصيل.

فاذا صدق «كل ج هوب» صدق «لاشيء من ج هو ليس ب» والآ فبعض «ج » هو «ليس ب» وكان كل «ج» هو «ب» \_ هذا خلف \_ وكذا بالمكس، والآ لصدق «بمغن ج ليس هوب» وقد كان «لاشيء من ج هوليس ب» \_ هذا خلف \_ لامتناع سلب «اللاباء» عن كل «ج» وسلب الباء عن بعض «ج» لامتناع صدق النقيضين على شيء واحد.

وانًا قــَــدنــا المـوضوع بــ«الثبوت» لـثلايمتنع كذبها، فانها يصدقان عند عدم الموضوع، أمّا عند وجوده فلا، فاذن السالية والموجبة تتلازمان وتتفقان في الجهة.

فاذا تمهدت هذه القاعدة فتقول: اذا أخذنا لكل قضية \_ كقولنا: «كلج ب» مثلاً \_ عكس ملازمتا \_ أغني عكس «لاشيء منج هو ليس ب» وهو «لاشيء مماليس ب بج» \_ الخالفة للأصل في الكيفية، لأنها سالبة والأصل موجبة، ان انعكست السالبة الملازمة للأصل انتقل حكم المكس بعينه الى غالفة الكيف بتلك الجهة التي للأصل، ثم اذا أخذنا ملازمة المكس \_ أغني أخذنا «كل ماليس ب هو ليس ج» اللازم للمكس الذي هو «لاشيء متاليس بج» \_ عادت الكيفية وصارت ايجاباً كها كانت في الأصل، وكان هذا عكس النقيض.

مثاله في المواد: اذا صدق «كل انسان حيوان بالضرورة» صدق لازمه ــ وهو «لاشيء

من الاتسان هو لاحيوان بالضرورة» لتوافقها في الموضوع والكيّة، وتخالفها في الكيف، وتخالفها في الكيف، وتخالفهها في الكيف، وتخالفهها في الكيف، ضرورية \_ كنفسه، فيصدق «لاشيء مقاليس بحيوان بانسان بالضرورة»، وهذه السالبة تلزمها موجبة موافقة في الموضوع والكمّ، منافضة في المحمول \_ وهي: «كل ماليس بحيوان ليس بانسان بالضرورة» \_ وهو الذي جملناه عكس النقيض.

وعلى هذا كل قضية لاملازمة لها \_ كالسالبة المدولة الموضوع التي لا تلزمها موجبة لمدم الموضوع \_ لاعكس لها \_ كالموجبة الموضوع \_ لاعكس لها \_ كالموجبة المطلقة المسلقمة التي لا تنعكس \_ فائها لا تنعكس بعكس النقيض أيضاً.

# [أحكام العكس في الشرطيات]

قال: وأمّا الشرطيات فالمتصلة تنمكس موجباتها جزئية وكنفسها في اللزوم والاتفاق وسالبتها الكلية كنفسها مطلقاً، ولاتنمكس جزئيتها، وبيانها سهل، ولامدخل للعكس في المنفصلة لمدّم تمايز أجزائها بالطبم.

#### \* \*

أَفول: الشرطية امّا متصلة أو منفصلة، والمتصلة امّا موجبة كلّبة أو جزئيّة، واما سالبة كلية أو جزئية.

ف المنصلة الموجبة سواء كانت كلية أو جزئية تنعكس جزئية موجبة لزومية \_ ان كان الأصل لزومياً والآ فاتفاقية \_\_.

فأنّه اذا صدق: كلّما كان \_ أو قديكون اذا كان\_ «أب» ف «ج د» فقد يكون اذا كان\_ «أب» ف «ج د» فقد يكون اذا كان «ج د» ف «أب» فامّا أن يكون اذا كان «ج د» ف «أب» فامّا أن نمكس الى مايضاة الأصل أو يناقضه، أو نجعلها كبرى للصغرى و ينتج: ليس البتة \_ أو قد لا يكون \_ اذا كان «أب» ف «أب» هذا خلف \_ .

والسالبة الكليّة تنعكس كنفسها في اللزوم والا تفاق، فاذا صدق: ليس البتة اذا كان «أب» فرج د»؛ فليس البتة اذا كان «ج د» فرداً ب» والا فقد يكون اذا كان «ج د» فرداً ب»، ثم يعمل ماتقدم في الموجبة من المكس أو استعمال القياس.

والسالبة الجزئية لا تنعكس، فانه يصدق «قد لايكون اذا كان زيد حيواناً فهو انسان» ولايصدق «قد لايكون اذا كان زيد انساناً فهو حيوان» لأنه كلما كان انساناً فهو حيوان بالضرورة.

وأما المنفصلة فلامدخل للعكس فيها لعدم تعايز أجزائها بالطبع في الترتيب، فأن المقدم أنها يتصيرعن التالي في كونه مقدّماً وكون التالي تالياً بالوضع على ماتقدّم!

# [العكس لايتابع الأصل في الكذب]

قال: فهذه أحكام العكسين وقد تبيّن حال الكيّة والجهة، أعني انحفاظها في بعض الصور دون البعض، وأمّا الكذب فإنّا لا يحفظ لأن حل الخاص على جميع أشخاص العام كاذب إيجاباً وسلباً، وعكسها بالوجهن صادق.

#### \* \*

أفول: أراد بالعكسين المستوي والنقيض، وقد تبيّن ان الكيّة والجهة قد تنحفظ في بعض الصور كما في السالبة الضروريّة ـ ولا تنحفظ في البعض الآخر ـ كالموجبة الكليّة الضرورية ـ.

وأتما الكذب فلا يحفظه العكس \_ على ماتقتم \_ لأن حل الخاص على جيع أشخاص العام كاذب ايجاباً وسلباً، فانه يكذب «كل حيوان انسان» و«لاشيء من الحيوان بانسان» وعكسها ايجاباً وسلباً صادق بالوجهن:

أما الموجبة فان عكسها المستوي \_ وهوقولنا: «بعض الانسان حيوان» \_ صادق، وأما السالبة فان عكس نقيضها \_ وهو «ليس بعض ماليس بانسان ليس بحيوان» صادق. فحينه المنابعة في الكذب غير ثابتة.

١) راجع مامضي في ص: ٤١.

#### قال:

## الفصل الرابع

# في القياس

القياس قول مشتمل على أقوال يلزم من وضعها بالذات قول آخر بعينه اضطراراً، كقولننا: «كل انسان حيوان، وكل حيوان جسم» فانّه يلزم من وضعها بالذات «ان كل انسان حسم».

فذلك قباس، وهذه نتيجته، وكل واحد من القولين مقدمة ــ وهي قضيّة جملت جزء قياس، وأجزائها حدود\_.

#### \* \*

أقول: لما فرغ من البحث عن القضايا وأحكامها شرع في البحث عن القياس المركب منها، لأنه الفيد لاكتساب التصديقات، وهوجزه الغرض من هذا العلم.

وعرّف الـقـيــاس بأنّه: «قول مشتمل على أقوال يلزم من وضعها بالذات قول آخر بعينه اضطراراً».

ف«القول». شامل للمسموع والمتخيّل، كها ان «القياس» يطلق على الأفكار الذهبّة المسالّفة تأليفاً ذهبيّاً يتأدى به الى النتيجة، و يطلق على الألفاظ المسموعة التي يلزم مها النتيجة. وايم والمبارات الشامل للأمرين في حدمثله سائغ ـ بل واجب ـ.

وقولىنا: «مشتمل على أقواك» احتراز من القضيّة الواحدة المستلزمة لعكسها وعكس نقيضها وكذب نقيضها.

وقولنا: «**بلزم من وضعها بالذات قول آخ**ر» احتراز من الأقوال التي لا تستلزم شيئاً، وانًا قـلنا: «من **وضعها» لأ**نالانشترط صدق المقدمات بالفعل، بل كونها بحيث لوصدقت لزم منها المـطـلـوب، وقـولـنـا: «آخر» احتراز من مجموع أيّ قضيتين كانتا،فانه يستلزم كل واحدة

منها، لامايغايرهما.

وقولنا: «بالذات» احتراز عمّا يستلزم النتيجة بواسطة مقدمة عذوفة أورد بدلها عكس نقيضها، كقولنا: «الجسم مؤلّف، وكل ماليس بحادث ليس بمؤلّف» فانه ينتج قولنا: «الجسم حادث» بواسطة عكس نقيض الكبرى. وعن مثل قياس المساوات كقولنا: «أ» مساو لـ «ب» و«ب» مساو لـ «ب» فانه ينتج «أ مساو لج» بواسطة مقدمة عذوفة، وهي قولنا: «ومساوي المساوي مساوي وكذا قولنا: «الدرة في الحقة، والحقة في البيت»؛ فالدرة في البيت وغير ذلك من النظائر.

وقولنا: «بعينه» احتراز عن قولنا «لاشيء من الحجر بحيوان، وكل حيوان جسم» فانه ليس بقياس، اذ لم يلزم عنه قول يكون الحجر فيه موضوعاً، والجسم محمولاً، مع أنه يلزم منه قول آخر وهو قولنا: «بعض الجسم ليس بحجر».

وقولنا «اضطراراً» احتراز عن الأقوال التي يلزم منها قول في بعض المواد دون بعض، كها لوقلنا: «لاشيء من الفرس بانسان، وكل انسان ناطق، فانه يلزم منه قولنا: «لاشيء من الفرس بساطق» لكنه ليس بضروري، اذ لو بدّلنا الكبرى بقولنا: «وكل انسان حيوان» لكنب اللزوم، فيعلم أنّه ليس باضطراري.

واعلم أنّا لانشترط كون النتيجة ضرورية، بل كون الانتاج ضروريّا، وفرق بينها. وهذا الحد شامل لمايكون اللزوم فيه بيّناً كالشكل الأول الذي يلزم عنه المطلوب لزوماً بيّناً جليّاً، ولما لايكون بيّناً كالأشكال الثلاثة التي لايظهر لزوم النتيجة عنها الآبالرة الى الأول أو غيره من الطرق.

مشال القباس قولنا: «كل انسان حيوان، وكل حيوان جسم» فانَّه يلزم من وضعها بالذات ان «كل انسان جسم» فجموع القدمتين قياس، وهذه نتيجة، وكل واحدة من القضيَّتين مقدمة، وهي أعني المقدمة قضية جعلت جزء قياس، وأجزاء المقدمة حدود، أعني: الانسان والحيوان والجسم.

# [أقسام القياس]

قال: والقياس بسيط ومركّب؛ والبسيط امّا اقتراني ــ وهو الذي لايكون النتيجة ولامقابلتها مذكورة بالفعل فيهــ أو استثنائيــ وهو مايقابله.

#### 华 特

أقول: القيباس منه بسيط - كها تقدم مثاله ومنه مركب وهو المشتمل على أقيسة متعددة تجمل نتيجة أحدها مقدمة في الآخر الى أن يحصل المطلوب، مثل أن يستنتج من قولنا: «كل ج ب، وكل ب أ» «فكل ج أ»، ثم نقول: «كل ج أ، وكل أ د فكل ج د»، فهذه النتيجة وهي قولنا: «كل ج د»، أنها حصلت بقياسين، فكان المنتج لها مركباً.

والبسبط قسمان:

اقترافي: وهو مالايكون النتيجة ولانقيضها مذكوراً فيه بالفعل، مثِل قولنا: «كل ج ب، وكمل ب،أ» «فكل ج أ»، فهذه المنتيجة لم تكن مذكورة بالفعل في القياس، وان كانت مذكورة فيه بالقوة.

واستشنائي: مشل قولننا: «ان كان أب، فج د، لكن أب» ينتج «فج د» فهذه النتيجة جزء من الشرطية التي هي مقدمة الاستثنائي، فهي مذكورة بالفعل في القياس، أو نقول: «لكن ليس ج د» ينتج «فليس أب»، فقولنا: «ليس أب» وان لم يكن مذكوراً في القياس الآ أنّ نقيضه مذكور في القياس، فيستى هذا استثنائياً لاشتماله على حرف الاستثناء.

### [القياسات الحملية]

قال: والاقتراني قد يتألُّف من حمليات ومن شرطيات، ومن كلتيهما.

ونبدء بالحمليات فنقول: ماتمثلنا به اقتراني حلي ونتيجته تشارك كل واحد من مقدمتيه بجزء، وكذلك المقدمتان، ويسمى موضوع النيجة حداً أصغره ومشاركتها فيه مقدمة صغرى، وعموله حداً أكبر ومشاركتها مقدمة كبرى والمشترك بين المقدمتين حداً

أوسط من شأنه أن يجمع الحدين، و يسقط من بينها نتيجة، وافترانه مع الحدين شكل. \*\*

أُقول: الاقتراني قد يتألّف من حليّات كها مثلناه في قولنا: «كل انسان حيوان، وكل حيوان جسم» وهو المزلّف من حليّات صرفة و يسمّى القياس الحملي.

وقد یتألّف من شرطیّات محضة، أو منها ومن الحملیّات، و یستمی القیاس الشرطي: کها تقول: «کلّها کان أ ب فج د، وکلّها کان ج د فد د ز» أو تقول: «کلّها کان أ ب فه ج د، وکلّ د ه».

ونبده البحث عن الحمليّات لأنها أبسط، فنقول: ماتمنّانا به في قولنا: «كل انسان حيوان، وكل حيوان جسم، فكل انسان جيم» اقترافي علي، ونتيجته وهي قولنا: «كل انسان جيسم» تشارك المقتمة الأولى في الانسان، والثانية في الجيسم، فهي تشارك كل واحدة من المقدمتين تشارك النتيجة بالجزء الذي تشاركها فيه، و يستى موضوع النتيجة \_ وهو الانسان \_ «حداً أصغر» لأنه جزئي بالنسبة الى محمولها، و يسمّى المقدمة التي تشاركها فيه «صغرى» وهي قولنا: «كل انسان حيوان».

ومحمولها يستى «حمداً أكبراً» والمقدمة التي تشاركها فيه «كبرى» وهي قولنا: «كل حيوان جسم».

و يسمّى المشترك بين المقدمتين ــ وهو الحيوان ـ «حقاً أوسط» ومن شأنه أن يجمع الحدين ــ أعني الأصغر والأكبر نتيجة، وهي قولنا: «كل انسان جسم»، أي يوجب انتساب الأكبر الى الأصغر بالايجاب أو السلب، و بالايجاب يستى «جامعاً» و بالسلب يستى «قاطعاً».

و يستقط هذا الحد الأوسط من بين الحدين، وقوله: «ويسقط من بينها» وقع خشواً، وترتيب الكلام: «ومن شأنه أن يجمع بين الجدين نتيجة و يسقط من بينها».

واقتران الاوسط مع الحدين يسمّى «شكلاً».

# [الأشكال الأربعة]

قال: فان كان محمول الصغرى وموضوع الكبرى فهو أول الأشكال، وان كان محمولها معاً فثانها، أو موضوعها فثالثها، وعلى عكس الأول فرابعها.

\* \*

أقول: تعدد الأشكال بحسب نسبة الأوسط الى الحدين الآخرين، وهي لايخلوعن هذه لأربم.

الأربع. لأن الحد الأوسط امّا أن يكون محمول الصغرى وموضوع الكبرى وهو الأولى، أو محمولها وهو الثاني، \_ كها تقول: «كل ج ب ولاشيء من أ ب» ... أو موضوعها وهو الثالث \_ كقولنا: «كل ج ب، وكل ج أ» \_ أو موضوع الصغرى، محمول الكبرى وهو الرابع \_ كما تقول: «كل ج ب وكل أ ج».

# [ضروب كل شكل سنة عشر]

قال: واذ يمكن وقوع كل واحد من الهصورات في كل مقدمة فقرائن كل شكل سئة عشر، وهي ضرورية لكن بعضها منتج و بعضها عقيم، وللانتاج شرائط.

وقد تشترك الأشكال في عقم الولّف من سالبتين لايلزم أحديها موجبة ومن جزئيتين مطلقاً، ومن صغرى سالبة لاتلزمها موجبة كبريها جزئية، وهذه المشتركات لوازم المثلاثة الأولى وشرائط للأخير.

#### 非 \*

أقول: قد عرفت ان القضية المحصورة اتما أن يكون كلية أو جزئية ، وعلى كلا التقديرين فاما موجبة أو سالبة ، فأقسامها أربعة على ماتقدم ، فاذا اشتمل القياس على مقدمتين كل واحدة منها على أربعة أقسام لزم أن يكون ضروب كل شكل سنة عشر \_ لأن مضروب الأربعة في نفسها سنة عشر غير ان بعضها منتج و بعضها عقيم ، وللانتاج شرائط تأتي .

وقد تشترك الأشكال الأربعة في الله الاقياس منها عن سالبتين لايلزم احديها موجبة،

وهذا القيد الأخير لم يذكره الأوائل ولابد منه لحصول الانتاج عن سالبتين اذا استلزمت احديها موجبة، ولاعن جزئيتين مطلقاً، ولاعن صغرى سالبة بسيطة لايلزمها موجبة كبريها جزئية.

وهذّه المشتركات لوازم لشرائط الأشكال الثلاثة الأولى، وشرائط للأخير على مايأتي بيانه مع شرطين آخرين يذكر فها بعد.

# [شرائط الأشكال]

قال: ثم لكل شكل شرطان، فشركل الأول ايجاب الصغرى وكلية الكبرى، ويشاركه الشافي في ثنافي شرطيه ويختص باختلاف المقدمتين في الكيف بالفعل أو بالقوة، ويشاركه الثالث أيضاً في أولها ويختص بأنه لابد فيه من كلّي، وينفرد الرابع بمد الاشتراط بالثلاثة المشتركة بشرطين عدميّين هما أن لايجتمع السلب الصرف مع الجزئيّة في مقدمة غير منعكسة ولاايجاب المقدمتين ايجاباً لايلزمه سلب مع جزئيّة الصغرى.

\* \*

أقول: لكل شكل من الأشكال الأربعة شرطان، فالأول شرطه ايجاب الصغرى وكليّة الكيرى.

والشافي شرطه اختلاف المقدمتين بالايجاب والسلب وكلية الكبرى، فقد شارك الأول في شافي شرطيد وهو كلية الكبرى واختص بالاختلاف كيفاً بين المقدمتين ... اتنا بالفعل بأن تكون احديها موجبة والأخرى سالبة، واتا بالقوة بأن تكونا موجبتين وتلزم احديها سالبة، أو سالبتين تلزم احديها موجبة، فانها وان لم تختلفا بالكيف فعلاً لكنها في قوة المختلفين، ولهذا ينتج السلب.

والشالث شرطه ايجاب الصغرى وكلية احديها، والشرط الأول موافق للشرط الأول من - الشكل الأول، واختص بكلية احدى المقدمتين.

وللشكل الرابع شرائط خسة: احدها أن لا تكونا سالبتين لا تلزم احديها موجبة، وثانيا أن لا تكونا جزئيتين، وثالثها أن لا تكون الصغرى سالبة بسيطة والكبرى جزئية ــ وهذه الشلاثة هي المقدمة، ورابعها عدم استعمال السالبة الجزئية غير الخاصتين فيه، وخامسها أن لا تكون المقدمتان موجبتين بسيطتين والصغرى جزئية، بل متى كانت الصغرى موجبة جزئية كانت الكبرى سالبة كلية أو موجبة كلية مركبة تستلزم سالبة كلية.

و يأتي بيان هذه الشرائط في كل شكل.

### [الضروب المنتجة]

قال: فتصير الضروب المنتجة بحسب السائط من كل واحد من الأولين أربعة، ومن الشالث ستة، ومن الرابع خسة. وأمّا بحسب التركيب فن كل واحد من الأولين ثمانية ومن الآخرين الثيء عشر.

#### \* \*

أقول: لما اشترطنا في الأول ايجاب الصغرى وكلية الكبرى سقط من ضروبه السنة عشر اثنى عشره هني الصغرى السالبة كلية وجزئية مع المحصورات الأربع السوذلك ثمانية، والكبرى الجزئية موجمة وسالبة مع الموجمتين سوذلك أربعة فسفية المنتج أربعة.

والثاني لمّااشترطنا فيه اختلاف المقدمتين وكليّة الكبرى سقط هنه المقدمتان المتفقتان بـالــــلـــ والايجاب كلية وجزئية، ومختلفتين في الكم ـــ وذلك ثمانية أضرب ـــ والمقدمتان المختلفتان كيفاً مع جزئية الكبرى ـــ وذلك أربعة أخرى ـــ فيبق المنتج أربعة.

والشالث لما اشترطنا فيه ايجاب الصغرى وكلية احدى المقدمتين سقط هنه الصغريات السوالب مع أيّة كبرى اتفقت \_ وهي ثمانية \_ والجزئيتان مع ايجاب الصغرى \_ وهو ضربان فيق المنتج سنة.

والرابع لمتا استرطنا فيه عدم استعمال السالبتين والجزئيتين، والسالبة الصغرى مع الكبرى المخزئية، والسالبة الجزئية، والوجبتين مع جزئية الصغرى، سقط منه أحد عشر: هي السالبتان وهي أربعة و الجزئيتان وهي ثلاثة والسالبة الكلية الصغرى مع

١) أي: في الكبرى.

الموجبة الجزئية الكبرى ــ وهوضرب واحد ــ والسالبة الجزئية مع الموجبة الكلية ــ وهو ضربان ــ والوجبتان مع جزئية الصغرى ــ وهوضرب واحد. فبق المنتج خمسة.

هذا بحسب بساطة المقدمات، أما مع اعتبار المركبات فالمنتج في الأول ثمانية، لأن الأربعة التي مع ايجاب الصغرى تنتج مع سلبها اذا كانت السالبة مركبة تلزمها موجبة، وكذا الأربعة التي في الشكل الثاني تتضاعف فتنتج ثمانية ايضاً؛ والشكل الثالث يتضاعف فيكون المنتج فيه اثنى عشر ضرباً، لأن الشرط فيه حينئذ انساهو كلية إحديها لاغير؛ وكذا في الشكل الرابع لأن الشرط فيه حينئذ كلية احديها، في فتسقط الجزئيتان موجبتين وسالبين وغتلفتين وذلك أربعة فيق اثنى عشر.

# [النتيجة تابعة لأخس المقدمتن]

قال: والنتائج تابعة لأخسّ المقدمات في الكم مطلقاً، والكيف اذا لم تتركب جهاتها.

#### S \$

أَقول: ذكر القدماء ان النتيجة تتبع أخسّ المقدمتين لأنها فرعها فلا تقوى عليها، وهذا صحيح في الكمّ، فان احدى المقدمتين اذا كانت جزئية كانت النتيجة كذلك .

وأما في الكيف فانًا يصح لوكانت السوالب بسيطة، أما اذا كانت مركبة فقد تكون النتيجة موجبة. وأما في الجهة ففيه تفصيل يأتي في المختلطات.

قال: فالأول عام الانتاج. ولاينتج الثاني موجبة، ولاالثالث كليَّة، ولاالرابع موجبة كليّة.

#### \* \*

أقول: الشكل الأول ينتج المحصورات الأربع فهوعام الانتاج بالنسبة الى المحصورات الأربع، وأمّا الثاني فلاينتج الايجاب، وأنّا ينتج السلب، والثالث لاينتج الكليّة، وأنّا ينتج الجرئية، والنالث ساعلى مايأتي بيان ذلك الجرئية، والرابع لاينتج الموجبة الكليّة و ينتج المحصورات الثلاث ساعلى مايأتي بيان ذلك كنّا....

### [القياس منه بين الانتاج ومنه دون ذلك]

قال: والقياس منه كامل بين الانتاج كمف ضروب الشكل الأول، ومنه غير كامل يحتاج الى بيان كالئلاثة الأخيرة وأحوجها الرابع.

#### 祭 教

أقول: القياس منه كامل بيّن الانتاج كبعض ضروب الشكل الأول ــ وهو الذي تكون صغراه موجبة فعليّة ــ ومنه غير كامل يحتاج الى بيان كبعض ضروب الأول ــ وهو الذي تكون صغراه ممكنة أو سالبة مركبة ــ وكالأشكال الثلاثة الأخيرة؛ وأحوجها الرابع لمخالفته البيّن لذاته في كلتي المقدمتين.

# [شرائط انتاج الشكل الأول]

قىال: البشكل الأول ان لم يكن الأصغر داخلاً بالايجاب تحت الأوسط، أو في حكم الداخل، أو لم يكن الحكم شاملاً لجميع الأوسط، لم يجب أن يتعدى حكم الأوسط اليه.

#### \*

أقول: هذا بيان اشتراط الشرطين الأولين \_ أعني ايجاب الصغرى وكلية الكبرى \_ لأن الصغرى لوكانت سالبة لم يجب أن يتعدى الحكم بالأكبر من الأوسط الى الأصغر \_ لتباثن الذاتين \_ كها تقول: «لاشيء من الانسان بفرس، وكل فرس حيوان» ولاينتج السلب، ولوقلنا: «وكل فرس صاهل» لم ينتج الايجاب.

والمصنف \_ رحمه الله أشار الى اشتراط الأمر الأول بقوله: «ان لم يكن الأصغر داخلاً بالايجاب تحت الأوسط» وقوله: «أو في حكم الداخل» اشارة الى انتاج القباس وان كانت الصغرى سالبة \_ اذا كانت مركبة تلزمها موجبة؛ فباعتبارها يكون داخلاً، و باعتبار السلب في حكم الداخل أو يكون ممكنة. وأشار الى اشتراط الأمر الثاني بقوله: «أولم يكن الحكم شاملًا لجميع الأوسط».

# [الضروب المنتجة في الشكل الأول]

قال: فالضرب الأول من موجبتين كليتين ينتج موجبة كليّة كما مثلناه أولاً؛ والثاني من كليّتين كبراهما سالة ينتج سالبة كلية؛ والثالث من موجبتين صغراهما حزئية ينتج موجبة جزئية، والرابع من صغرى جزئية وكبرى سالبة ينتج سالبة جزئية \_ والجميع بيّن \_ وقد انتج الحصورات الأربع، فهذا بحسب القول المطلق.

#### 弊 \*

أقول: باعتبار الشرطين سقط اثنى عشر \_ على مانقدّم \_ و بقى المنتج في الشكل الأول أربعة أضرب:

الأول: من موجبتين كليتين \_ ينتج موجبة كليّة \_ كقولنا: «كل ج ب، وكل ب أ» ينتج: «كل ج أ».

الثاني: من كليتين، والكبرى سالبة، ينتج سالبة كلية، كقولنا: «كل ج ب، ولاشي، من ب أ» ينتج: «لاشي، من ج أ».

الشَّالث: من موجبتين والصغرى جزئية والكبرى كليَّة، ينتج موجبة جزئية، كقولنا: «بعض ج ب وكل ب أ» ينتج: «بعض ج أ».

المرابع: من صغرى موجبة جزئية وكبرى سالبة كلية، ينتج سالبة جزئية، كقولنا: «بعض ج ب، ولاشىء من ب أ» ينتج: «ليس بعض ج أ».

وانتاج هذه النتائج بيّن بذاته، فظهر أن هذا الشكل ينتج المحصورات الأربع؛ هذا بحسب القول المطلق من غير التفات الى شيء من الجهات.

#### . .

قال: وأقما اذا اعتبرنا الجهات فنقول: اذا كانت الصغرى سالبة تلزمها موجبة، فاقترانها مم الكبرى ينتج بقوة الايجاب ماينتجه الموجبة. أقول: السالبة المركبة التي تلزمها موجة كالعرفية الخاصة والمشروطة الخاصة والوجوديات يجوز استعمالها صغريات في الشكل الأول لاشتمالها على عقدي ايجاب وسلب، والانتاج الما هو باعتبار عقد الايجاب، و ينتج بقوته ماتنتجه الموجة.

مثلاً اذا صدق: «لاشيء من ج ب مادام ج لادانماً، وكل ب أبالضرورة» ينتج: «كل ج أ بالضرورة» لأن الصغرى مركبة من عرفية عامة سالبة، وموجبة مطلقة عامة هي: «كل ج ب» فاذا جملناه صغرى الكبرى انتج ماقلناه.

وله كان الايجاب والسلب هنا لفظين ــ لأن ربط محمولات مثل هذه القضايا الى موضوعاتها في نفس الأمر أنّها هو بالامكان الشامل للايجاب والسلب، أو بالوجود المشتمل عليها ــ كانتّ مثل هذه أقيسة ولايخرج عن مطلق القياس لكون الانتاج لالذاتها.

### \* \* \*

قال: والصغربات الفعلية التي تقتضي دخول الأصغر في الأوسط بالفعل مع المكبريات المذاتبة تنتج كالكبرى، لأن الأصغر فيا بعض جزئيات الأوسط، فحكمه حكما.

#### \* \*

أقول: الصغرى في هذا الشكل اتما أن تكون فعلية أو ممكنة، واذا كانت فعلية فالكبرى الما ذاتية أو وصفية، فالأ الشكل اتما أن تكون فعلية فالأ الأراب الما أن كانت ذاتية فالنتيجة كالكبرى، فانا اذا قلنا مثلاً: «كل جب بالاطلاق، وكل ب أبالضرورة» فقد حكمنا في الصغرى بأن ج بعض جزئيات ب، فيصدق عليه، لأن قولنا في الكبرى: «كل ب أبالضرورة» شامل لكل فيصدق عليه من جلتها ج، فيكون ج بالضرورة «أ»، وهو المطلوب.

#### \* \* \*

قال: والصغريات الممكنة مع الكبريات الخالية عن الضرورة والدوام تنتج بمكنة، لأن الأصغر غير داخل في الأوسط الآ بالقوة.

#### \$ \$

أقول: الصُّغرى المكنة في هذا الشكل، ذهب جاعة الى أنَّها لا تنتج مطلقاً. والمصنَّف

\_ رحمه الله\_ اختار مذهب أبي على في انتاجها.

وتفصيله: ان الكبرى امًا أن تكون ضروريّة مطلقة، أو دائمة مطلقة، او لاضروريّة ولادائمة؛ فان لم تكن ضروريّة ولادائمة فالنتيجة ممكنة ــ امّا عامة ان كانت الكبرى غير مركبة، أو خاصة انّ كانت الكبرى مركبة ــ.

امّا انشاج الممكنة العامة: فلأن الصغرى لوفرضت واقعة لأنتج القياس كالكبرى \_ لمامرً \_ واذا صدقت كالكبرى على تقدير ممكن كانت ممكنة، والاّ لكان ماليس بممكن ممكناً على تقدير وقوع الممكن \_ وهو عال \_ ولا تكون فعلية لأن الأصغر غير داخل بالفعل تحت الأوسط.

وأقا انتاج الممكنة الخاصة: فلأن المكنة اذا تركّبت مع أحد الجزئين في الكبرى أنتج ممكنة عاشة، واذا تركّبت مع الجزء الآخر المخالف لذلك الجزء في الكيف أنتج ما يخالف النتيجة الأولى، فتركّبت منها ممكنة خاصة.

#### \* \* \*

قال: ومع الكبرى الضرورية أو الدائمة ينتج كالكبرى، لأن امكان الصغرى يقتضي أن لا يمكون للأوسط ذات تغاير ذات الأصغر، والكبرى تقتضي ثبوت الأكبر لماهو ذات الأوسط قبل اتصافه بالأوسط ومعه و بعده، فخروج الصغرى الى الفعل بحسب الفرض المقتضي لدوام النتيجة أو ضرورتها لا يقتضيه الآ بالقياس الى الفعل، لأنه ثابت في نفس الأمر قبل خروجها الى الفعل.

谁 数

أقول: اذا كانت الصغرى ممكنة والكبرى ضرورية أو دائمة كانت النتيجة تابعة للكبرى، والأوسط والأوسط والأكبرى، لأن الصغرى الممكنة تقتضي عدم المفايرة بين ذاتي الأصغر والأوسط والآلا لاستحال حمل الأوسط على الأصغر بالايجاب حمل هوهو واذا كانت الذات واحدة فكل ماصدق على ذات الأوسط فهو صادق على ذات الأصغر، لكن الكبرى تقتضي ثبوت الأكبر للمهوذات الأوسط قبل اتصافه بالأوسط ومعه و بعده على مابيتاه في شرائط الموضوع بالفروة أو دائماً فتكون ثابتاً للأصغر كذلك.

مثلاً اذا قلنا: «كل ج ب بالامكان، وكل ب أ بالضرورة» فانه ينتج «كل ج أ بالضرورة» لأن الصغرى تقتضي اتحاد ذات «ج» و«ب»، وقد صدق في الكبرى على ذات «ب» أعنى ذات «ج» «أ» بالضرورة، فتصدق النتيجة.

هذا بالنسبة الى مافي نفس الأمر، وأما بالنسبة الى الذهن: فان فرض وقوع الممكن يقتضي ضرورية النتيجة أو دوامها، لأنه حينئذ تصير ذات الأصغر هي ذات الأوسط، وهذا الاقتضاء أنها هو عند العقل، لاأن فرض وقوع الممكن اقتضاه في نفس الأمر، لأن فرض الوقوع دلً على ضرورية النتيجة في نفس الأمر قبل وقوع الممكن الى الفعل، وإنها لم يمكن مقتضياً له في نفس الأمر لاستحالة كون ماليس بضروري ضرورياً على تقدير وقوع الممكن الذار كوستنزم المحال.

### \* \* \*

قال: والوصفيّات اذا اختصت باحدى المقدّمات سقط اعتبارها في النتيجة لسقوط مايتعلّق بهاـــ أعنى الأوسطـــ.

#### 整 诗

أقول: اذا كانت احدى المقدمتين وصفية \_ انا الصغرى أو الكبرى ـ سقط اعتبار الموصف في النتيجة، كقولنا: «كل متحرك متغير مادام متحركاً، وكل متغير جسم» فائه ينتج: «كل متحرك جسم» ـ غير مقيد بالوصف ـ وكذا اذا قلنا: «كل انسان نائم، وكل نائم ساكن مادام ناغاً» فائه ينتج «كل انسان ساكن» ـ من غير اعتبار الوصف ـ .

والسبب فيه ان الوصف متملّق بالأوسط، والأوسط ساقط في النتيجة، فيسقط مايتملّق. .

#### \* \* \*

قال: أمّا اذا عمّت: فان استلزمت الدوام أنتجت كالمقدمتين أو تابعة لأخسّ الوصفين ـــ ان اختلفاـــ.

#### 非 \*

أقول: اذا كـان اعتبار الوصف ثابتاً في المقدمتين معاً كانت النتيجة وصفيَّة، ثمَّ

الـوصـفان ان اتّفقا كالمشروطتين والعرفيتين كانت النتيجة تابعة لهما، وان اختلفا كالمشروطة والعرفية كانت النتيجة تابعة للأخسّ \_ أعنى العرفية \_ .

مثال الأول: «كل ج ب بالضرورة مادام ج، وكل ب أ بالضرورة مادام ب» فاتًه ينتج «بالضرورة كل ج أ مادام ج» لأن «أ» ضروري لوصف الباء، الضروري لوصف «ج» فيكون «أ» ضرورياً لوصف «ج» لأن الضروري للضروري ضروري.

هشالى الشافي: اذا بدّلنا الكبرى أو الصغرى بعرفيّة بأنَّ حذفنا قيد الضرورة فان النتيجة عرفيّة، لأن الدائم للضروري دائم، والضروري للدائم دائم، ولوقيل هنا بأن النتيجة ضروريّة وقيّة كان حِيّداً.

### \* \* \*

### قال: وكذلك ان استلزمته الكبرى فقط.

\* \*

أقول: اذا استلزمت الكبرى فقط الدوام ... دون الصغرى ... كانت النتيجة وصفية أيضاً تابعة لأخس الوصفية وصفية أيضاً تابعة لأخس الوصفين ... أعني وصف الصغرى ... خلاق عن الدوام، كما لوكانت الصغرى مطلقة وصفية، كتولنا: «كل ب أمادام ب» فان المنتيجة مطلقة وصفية، وهي قولنا: «كل ج أحين هوج» لأن الدائم للشيء الثابت لغيره ... أعني وصف الأصغر ... ثابت له.

وان كانت الكبرى مشروطة كانت النتيجة كذلك، لأن الأكبر ضروري لوصف الأوسط الشابت لوصف الأصغر فيكون الأكبر ثابتاً لوصف الأصغر، ولوقيل: «ان النتيجة هنا ضرورية وصفية» كان جيداً.

\* \* \*

قال: امّا ان استلزمته الصغرى وحدها أولم تستلزمه احديها سقط اعتبار الوصف، لاحتمال اختلاف الوقتين.

株 袋

أقول: ان استلزمت الصغرى وحدها الدوام دون الكبرى ـ كما تقول: «كل ج ب

مادام ج، وكل ب أحين هو ب» \_ أو لم تستنزمه احديها \_ كقولنا: «كل ج ب حين هو ج، وكل ب أحين هو ب» \_ فان الوصف يسقط اعتباره في النتيجة لاحتمال أن يكون الوقت الذي حصل الأكبر للأوسط فيه، الوقت الذي حصل الأكبر للأوسط فيه، لأن الصغرى دلّت على حصول الأوسط لذات الأصغر حين حصول وصف الأصغر \_ أو مادام وصف الأصغر \_ والكبرى دلّت على حصول الأكبر لذات الأوسط حين حصول وصف الأصغر، الآ أذا وصف الأوسط، فلايلزم حصول الأكبر لذات الأوسط، وصف الأصغر، الآ أذا كان وقت حصول وصف الأصغر، الآ أذا كان وقت حصول المنتبحة مطلقة عامة \_ ان كانت المقدمتان فعليتين \_ ومحكنة عامة \_ ان كانت احديها أو كلاها مكنة وصفية.

### \* \* \*

قال: والصغرى الدائمة والضرورية مع الكبرى العرفية والمشروطة العامتين تنتجان
 دائمة ـــ ان لم يعم الضرورة المقدمتين ــ وضرورية ـــ ان عمت ـــ.

#### \* \*

أقول: اذا كانت الصبغرى دائمة أو ضروريّة والكبرى مشروطة عامّة أو عرفية عامة كانت النتيجة دائمة — ان اختصّت الضرورة باحدى المقدمتين أو انتفت عنها — وضروريّة — ان اشتركت فيها.

مشاله: ـــ اذا قلنا: «كل ج ب بالفرورة، وكل ب أ بالفرورة مادام ب» فالنتيجة ضروريّة وهي: «كل ج أ بالفرورة» لأن الأكبر ضروري لوصف الأوسط ـــ الضروري لذات الأصغر فيكون الأكبر ضرورياً لذات الأصغر، لأن الضروري للضروري ضروري.

أمّا اذا كانت الصغرى دائمة فان النتيجة دائمة ــ سواء كانت الكبرى مشروطة أو عرفية ــ لأن المضروري أو الدائم للدائم دائم، وكذا لوكانت الصغرى ضرورية والكبرى عرفية، لأن الدائم للضروري دائم.

#### \* \* 4

قال: وهما تناقيضان الكبرى العرفية والمشروطة الخاصّتين، لأن الكبرى تقتضى

لادوام الموسف للموضوع في الأوسط للذات كليّاً، والصغرى تقتضي دوامه في بعض الصور، فانَّ استنتج منها أنتجت عالاً.

ir 🔅

أقول: الصغرى الضروريّة أو الدائمة في الشكل الأول لايحمل منها ومن المشروطة الخاصّة أو العرفيّة الخاصّة قياس صادق المقدمات، بل تتناقض الصغرى والكبرى.

هثاله اذا قلنا: «كل فلك متحرك دائماً، وكل متحرك متغير مادام متحركاً لادائماً» فقد حكسنا في الصغرى بدوام وصف الأوسط \_ أعني المتحرك \_ وفي الكبرى حكمنا بدوام الأكبر \_ وهو الشغير \_ مادام وصف المتحرك لادائماً، وذلك يستلزم لادوام المتحرك ، لأنه لودام لدام وصف المشغير بدوامه، وذلك تناقض ظاهر فان استنتج منها كانت النتيجة «دائمة، لادائمة».

أما «الدوام» فباعتبار انضمام صغرى الدائمة أو الضرورية الى العرفية العامة التي اشتملت عليها الكبرى، وأمّا «اللادوام» فلانضمام الصغرى الدائمة أو الضروريّة الى المطلقة العامّة المخالفة في الكيف للعرفية العامة.

واعلم ان فخر الدي الرازي حيث وقف على كلام أبي علي في قوله: «الأيحصل منها فيماس صادق المفدهات» \_ وكان صحيحاً توهم نفي القباسية عن هاتين المقدمتين مطلقاً، وحضل له وهمه ذلك الشك في كل قباس كبراه محتملة للادوام، وصغراه داغة؛ ولايازم من نفي القياس الصادق المقدمات نفي مطلق القياس.

\* \* \*

قال: وان احتملت الكبرى الدوام أو الضرورة مع ذلك حلت عليها فعاد الى الاقتران مع الدائم والضروري.

\* \*

أقول: وان احتملت الكبرى الدوام أو الضرورة مع ذلك ... أي مع احتمال اللادوام، كيا اذا كانت مشروطة عامة أو عرفية عامة في المخلت على الدوام أو الضرورة، لأنها لوحلت على اللادوام لزم التناقض، فوجب حلها على الدوام، لأنا فرضنا صدق الصغرى، فلولم يحمل الكبرى على الدوام لزم المحال.

# [الانتاج في الشكل الثاني]

قال: الشكـل الثاني ان أتَّفقت مقدمتاه في الكيف أو اختلفتا بحيث تصدقان مماًّ لم يعرف حال حدي النتيجة: أمتبائنان بالسلب شملها الوسط، أم متلاقيان بالايجاب؟

أقول: قد بِيَّنا انه يشترط في انتاج الشكل الثاني بحسب الكيف والكمّ أمران: أحدهما اختلاف المقدمتين بالإيجاب والسلب \_ بحيث لامكن صدقها \_ والثاني كلية الكبرى. أمّا بسان الشوط الأول: فلأنها لو اتفقتا بالكيف أو اختلفتا فيه اختلافاً مكن معه

صدقها لم يعرف حال حدى النتيجة: أمتبائنان بالسلب وقد شملها الحكم بالأوسط، أو متلاقيان بالإيجاب؟

و بيانه انه يصدق قولنا: «كل انسان حيوان، وكل ناطق حيوان» وهما متلاقيان بالايجاب، فيصدق: «كل انسان ناطق»، ولوقلنا في الكبرى: «وكل فرس حيوان» كانا متباثنين شملها الحكم بشبوت الحيوانية لها و يصدق: «لاشيء من الانسان بفرس»، وكذلك يصدق: «لاشيء من الانسان بحجر، ولاشيء من الناطق بحجر» والحق الايجاب، ولوقلنا في الكبرى «ولاشيء من الفرس بحجر» كان الحق السلب.

واذا اختلفت كيفية النتيجة من صورة واحدة لم يتعين الايجاب ولاالسلب في المادة المجهولة. \_ فلايكون قياساً \_ وكذلك لواختلفتا بالكيف مع امكان اجتماع الأصغر والأكر وذلك اذا كانت المقدمتان مطلقتن أو ممكنتن أو مختلطة منها، كما تقول: «لاشيء من الانسان بكاتب، وكل ناطق كاتب» ولوقلنا في الكبرى: «لاشيء من الفرس بكاتب» كان الحق في المادة الأولى الايجاب، وفي الثانية السلب، فلا تنعيّن النتيجة، ` فلاانتاج.

قال: وإنَّ اختص الأوسط ببعض الأكبر لم يعرف أيضاً حال الأصغر: أمتبائن لذلك

١) ن: كيف متعن للنتيجة.

البعض؟ أم ملاق للبعض الذي لم يتعلّق الحكم به؟ أما اذا حصل الشرطان انتجتا سالبة ... لاغير.

恭 恭

أفول: هذا بيبان اشتراط الأمر الثاني ــ وهو كليّة الكبرى، فانها لوكانت جزئية لم يعلم حال طرفي النتيجة: أمتلاقيان؟ أم متبائنان؟

لأن الكبرى الجزئية مع الصغرى الكلية انَّها تدلّ على المنافاة بين الأصغر و بعض الأكبر المذكور، ولا تدل على المنافاة بين الأصغر والبعض الآخر من الأكبر الذي لم يذكر، ولاعلى الملاقاة، ويحصل الاختلاف الموجب للعقم.

هشاله انَّه يصدق: «كل انسان ناطق، وليس كل حيوان بناطق» والحق الايجاب، ولوقلنا في الكبرى: «وليس كل حجر بناطق» كان الحق السلب.

و يصدق «لاشيء من الانسان بفرس، وبعض الحيوان فرس» والحق الايجاب، ولوقلنا في الكبرى: «و بعض الصاهل فرس» كان الحق السلب.

ومع الاختلاف لاانتاج، أمّا مع حصول الشرطين فانها تنتجان سالبة لوجوب استعمال مقدمة سالبة فيه، والنتيجة تتبع الأخس، وتحقيقه ان الأوسط اذا ثبت لأحد الطرفين وانتفى عن الآخر كان بين الطرفين مبائنة قطمية.

# [الضروب المنتجة في الشكل الثاني]

قال: فالضرب الأول من كليتين صغراهما موجبة، كقولنا: «كل انسان ضاحك، ولاشىء من الفرس بضاحك» ينتج «لاشىء من الانسان بفرس».

الثاني: من كليتين صغراهما سالبة ينتج مثلها.

والثالث: من صغرى موجبة جزئية ينتج جزئية.

والرابع: من صغرى سالبة جزئية ينتج مثلها.

\* s

أقول: ظهر من اشتراط الأمرين ان المنتج هنا أربعة أضرب لاغير على ماتقدَّم ...

الأول: من كليتين صفراهما موجبة، كقولنا: «كل انسان ضاحك، ولاشيء من الفرس بضاحك» ينتج سالبة كلية كقولنا: «لاشىء من الانسان بفرس».

الشافي: من كـليُّتين صغراهما سالبة، ينتج سالبة كليّة، كقولنا: «لاشيء من الفرس بضاحك، وكل انسان ضاحك» ينتج: «لاشيء من الفرس بانسان».

الشَّالث: من صغرى موجبة جزئية وكبرى سالبة كليّة ينتج سالبة جزئية، كقولنا: «بعض الحيوان ضاحك ، ولاشيء من الفرس بضاحك » ينتج «بعض الحيوان ليس بفرس».

الرابع: من صغرى سالبة جزئية، وكبرى موجة كلية، ينتج سالبة جزئية، كقولنا: «بعض الحيوان ليس بضاحك، وكل انسان ضاحك»، فبعض الحيوان ليس بانسان.

# [بيان الانتاجات في الشكل الثاني]

قال: وبيان الانتاج بعدما تقدّم بان نمكس كبرى الأول والثالث من الضروب، فيرجمان الى الشكل الأول، ونقلب مقدمتي الثاني بمد عكس صغراه، ثم نمكس النتيجة.

÷ :

أقول: لمناكان قرائن هذا الشكل غير واضحة الانتاج \_ ولاباقي الأشكال \_ احتيج الى البيان وطرقه بعدما تقدّم من وجوب المباثنة بين الطرفين اللذين ثبت لأحدهما الأوسط، وانتنى عن الآخر ثلاثة: العكس، والخلف، والافتراض.

فان الضرب الأول والشالث يرتدان الى الأول بمكس كبراهما، و ينتجان ماينتجه الأول.

والضرب الشاني بعكس صغراه ثم بقلب المقدمتين، بان تجعل الصغرى كبرى، والكبرى صغرى، وينتج ماينتجه الأول، ثم بعكس النتيجة.

\* \* \*

قال: وأمّا الرابع فستبيينه بالافتراض، وهو أن يعيّن البعض من الأصغر الذي ليس بأوسط فرضاً ونستيه باسم، فيكون «لاشيء من ذلك المستى بأوسط» والكبرى «كل أكبر أوسط» فينصير النضرب الثاني بعينه و ينتج «لاشيء من ذلك المستى بأكبر» ولكن بعض الأصغر هو ذلك المستى، ينتج من رابع الأول مااةعيناه.

#### \* \*

أفول: المضرب المرابع من هذا الشكل لا يكن بيانه بالمكس، لأن الصغرى سالبة جزئية لا تنمكس والكبرى موجبة كليّة تنعكس جزئية \_ ولاقياس عن جزئيتين \_ بل طربقه الافتراض أو الخلف.

أمّا الافتراض فعتص بما يكون احدى المقدمتين فيه جزئية، فانا اذا قلنا: «ليس كل ج ب ، وكل أ ب» نفرض «الجيم» ... وهو البعض من الأصغر الذي ليس بأوسط شيئاً معتب باسم، وليكُن «د» فيكون: «لاشيء من ذلك المستى .. أعني د بأوسط أعني ب» حتى يصدق: «لاشيء من د ب» والكبرى: «كل أكبر أوسط» ... أعني «كل أ ب» ... فيصبر الضرب الشاني من هذا الشكل، فينتج: «لاشيء من ذلك المستى بأكبر» ... أعني: «لاشيء من د أ» ... ولكن بعض الأصغر هوذلك المستى أعني بعض ج د، فنجعله صغرى لهذه النتيجة، حتى ينتج «بعض ج ليس أ» من رابع الشكل بعض ج د، وهو المطلوب.

#### . . .

قال: وبالخلف في الجميع، وهو أن تقول: ان لم تكن النتيجة المدعاة حقّة، فنقيضها حق، وتنضيف النقيض الى الكبرى القرينة، ينتج من أحد ضروب الأول نقيض صغراها فيكون باطلاً، وعلته وضع نقيض النتيجة، فهي حقّة.

هذا بالقول المطلق.

数 蒜

أقول: طريق الخلف عام في جميع الضروب بخلاف المكس الختصّ باينمكس من المقضايا \_ والافتراض \_ الختصّ بايكون فيه مقدمة جزئية \_ وهو أن نأخذ نقيض النتيجة ونضمتها الى احدى المقدمتين لينتج مايناقض الأخرى؛ وهو محال لزم من فرض نقيض الطلوب حقّاً، فيكون كاذباً، فيكون المطلوب حقّاً.

مشاله في الضرب الأول: اذا صدق: «كل ج ب، ولاشيء من أ ب» لولم ينتج «لاشيء من ج أ» لنصدق نقيضه، وهو: «بعض ج أ» فنجعله صغرى، وكبرى القياس كبرى، ينتج: «ليس بعض ج ب» وهويناقض: «كل ج ب» الصغرى ــ هذا خلف ــ وكذا باقي الضروب.

هذا بالـفـول المطلق ــ يعني اذا اعتبرنا المقدمات بحسب الكم والكيف مطلقاً من غير اعتبار الجهة، واتما باعتبار الجهة فيشترط له بماياتي.

# [انتاج الشكل الثاني من المختلطات]

قال: وأمّا باعتبار الجهة: فإن اختلفت المقدمتان في الجهة بحيث لا يمكن تلاقي حدي النتيجة بالا يجاب \_ كالممكنة والمطلقة والعرفية والمشروطة كلها مقيدة بالخاصة، مع الضرورية صغرى أو كبرى، غتلفتي الكيف أو متفقتيه \_ أنتجت ضرورية.

#### 辉 🕏

أقول: اذا كانت احدى المقدمتين ضرورية والآخرى ممكنة خاصّة، أو مطلقة خاصّة، أو عرفية خاصّة، أو مشروطة خاصّة كانت النتيجة ضروريّة ـــ سواء اتّفقت مقدمتاه في الكيف أو اختلفتا فيهـــ.

لأن المقدمتين ان اختلفتا في الجهة بحيث لا يمكن تلاقي حدي النتيجة بالا يجاب فلااعتبار حينئذ في الاختلاف بالكيف. مثاله: اذا صدق «كل ج ب بالاطلاق الخاص، ولاشي، من أ ب بالفرورة» أنتج: «لاشيء من ج أ بالفرورة» بمكس الكبرى أو الخلف ـــ على مانقذم.

ومشاله فيا اذا اتفقتا قولنا: «كل ج ب بالاطلاق الحناص، وكل أ ب بالضرورة» فانه ينتج: «لاشيء من ج أ بالضرورة» لأن الصغرى دلّت على ثبوت «ب» لكل «ج» لابالضرورة، والكبرى دلّت على ثبوت «ب» لكل «أ» بالضرورة، فضروريّة الأوسط ثابتة لأحد الطرفين، ومنتفية عن الآخر، فبينها مباثنة ضرورية، وكذا اذا كانت الضروريّة صغرى.

قال: واذا كاننا بحيث لا تتلاقيان أبداً \_ كالوجوديّة والحاضّتين مع الدائمة على الوجوه كلّها \_ أنتجت دائمة.

وهناك تصير الضروب المنتجة ثمانية ــــ لانتاج المتفقات.

次 旅

أفول: اذا كانت المقدمتان بحيث لا تتلاقبان أبدأ \_ كالوجودية اللادافة والخاصتين والموقعية والخاصتين مع الدائمة المطلقة \_ فان النتيجة تكون دافقة ، سواء كانت صغرى أو كبرى، اختلفت المقدمتان في الكيف أو اتفقتا فيه \_ واليه أشار بقوله: «على الوجوه كلها» \_.

أمّا هع الاختلاف فبالحلف والعكس والافتراض ــ وهو ظاهرـــ مثل قولنا: «كل ج ب لادائمًا، ولاشيء من أ ب دائمًا».

وأقا مع الا تفاق فلأن احدى المقدمتين تقتضي دوام الأوسط لأحد الطرفين، والأخرى تقتضي لادوامه للآخر، فبينها مبائنة دائمة، كقولنا: «كل انسان متحرك لادائماً، وكل فلك متحرك دائماً» ينتج: «لاشيء من الانسان بفلك دائماً»، وكذا قولنا: «لاشيء من الانسان بساكن لادائماً، ولاشىء من الفلك بساكن دائماً».

وجيدشة تكون البضروب المستجة في الشكل الثاني ثعانية، لسقوط اعتبار اختلاف المقدمتين بالكيف.

\* \* \*

قال: فان كانتا بحيث يمكن تلاقيها \_ كالمكنة والمطلقة بسيطتين وغلوطنين \_ لم ينتج، لعدم الشرط الأول.

\* \*

أقول: اذا كانت المقدمتان بحيث يمكن تلاقي حديها \_ أعني الأصغر والأكبر \_ لم تنتج المقرينة \_ سواء اختلفت المقدمتان أو اتفقتا \_، لأن الشرط الأول \_ وهو اختلاف المقدمتين بحيث لا يمكن تلاقي حديها \_ ليس بحاصل، فلاانتاج، وذلك في القضايا التي لا تنمكس سوالها \_ كالمكنات والمطلقات والوجوديّات والوقيتين \_ لامكان صدق سلب المخانة عن الشيء بالامكان وثبوتها لها كذلك مع امتناع سلب الشيء عن نفسه.

قال: والوصفيّات المختلفة الكيف المنتجة تنتج وصفيّة تابعة للمقدمتين حال البساطة وللأخصّ حال الاختلاط.

#### 恭 推

أقول: الوصفيّات المختلفة بالكبيف اذا اختلطت بعضها مع بعض فلايخلو امّا أن يكون الاختلاط من الوصفيّات المختلفة الكيف المنتجة، أو لايكون.

فان كان الأول فهو الختلط من المشروطتين والعرفيتين، وتكون النتيجة هيهنا تابعة للمقدمتين في الجهة ان اتفقتا، وللأخصّ منها ان اختلفتا.

وان كان الثاني فهو عقيم الآ مانستثنيه ونحن نفصّل ذلك فنقول:

المقدمتان ان كانتا مشروطتين عامتين فالنتيجة مشروطة عامة، لأن الأوسط ثابت لأحد الوصفين بالفرورة، ومنتف عن الآخر بالضرورة بـ فبينها مبائنة ضرورية ــ.

وان كانتا عرفيتين كانت النتيجة عرفية، لأن دوام الأوسط لاحد الطرفين ودوام سلبه عن الآخريدل على دوام سلب أحد الوصفين عن الآخر.

وان كانت احديها عرفية والأخرى مشروطة كانت النتيجة عرفية.

وان كانت المقدمتان وصفيتين يعتبر فيها انتساب المحمول الى الموضوع في بعض أوقات وصف الموضوع في بعض أوقات وصف الموضوع في كلمكنة الوصفية ، والمطلقة الوصفية في المبتراز عن هذا القسم أشار في الاحتراز عن هذا القسم أشار بقوله: «المنتجة ...» وكذا ان اختلطت العرفيتان والمشروطتان بهذه الوصفيات الغير المنتجة فائد لاينتج الآ اذا كانت الصغرى وصفية والكبرى احدى الأربع، فائها تنتج وصفية.

#### \* \* \*

قال: والصغريات الذاتية مع الكبريات الوصفية ان كانت جهتها مما غير اعتبار الوصف عمستني الجمع — كالمكنة العامة مع المشروطة لامع العرفية عنلفتين، أو الوجودية مع العرفية متفقين وغنلفتين — أنتجت بحسب الذات عمكنة ان لم تكن الصغرى فعلية، أو مطلقة إن كانت.

ولا تُنتج ضروريّة ولادائمة، لأن التبائن يحتمل أن لايكون واجباً وفي جميع الأوقات، فان

### كانت الصغرى مقيدة بوقت معين أو غير معين بقي القيد في النتيجة

杂 祭

أقول: الصغريات الذاتية ـ وهي التي يعتبر فيها انتساب المحمول الى الموضوع بحسب المذات ايجاباً وسلباً من غير التفات الى وصف الموضوع حاذا كانت كبرياتها وصفيّات \_ وهي التي اعتبر انتساب المحمول فيها الى الموضوع ايجاباً وسلباً بحسب الوصف \_ فلا يخلو امّا أن يكون الجهات من غير اعتبار الوصف في الكبرى ممتنعتي الجمع، أو ممكنتي الجمع. فان كان الافول: أنتجت ذاتية ممكنة \_ ان كانت الصغرى ممكنة \_ والأمطلقة.

وذلك كالمكتة العامة الصغرى مع المشروطة العامة المختلفتين بالكيف، فان الكبرى اذا لم يعتبر فيها الضرورة بحسب الشرط، بل نظر اليها من حيث هي كانت مناقضة للممكنة للمتناقض بين الممكنة العامة والضرورية المتخالفتين بالكيف. مثاله: «كل ج ب بالامكان العام، ولاشيء من أب بالضرورة مادام أ» فانه ينتج: «لاشيء من ج أ بالامكان» بعكس الكبرى، ولأنه لولم يصدق لصدق «بعض ج أ بالضرورة» واذا انضم الى الكبرى أنتج مايناقض الصغرى.

ولوكانت الكبرى موجبة أمكن بيانها بالخلف.

ولوكانت الكبرى عرفية لم تكن منافية للصغرى الممكنة فلاتحصل منها نتيجة على مايأتي، ولهذا قال: «الأمع العرفية»، وكذلك اذا كانت الصغرى وجودية والكبرى عرفية \_ سواء التفقدا، كقولنا: «كل ج ب الاداغاً، وكل أب مادام أ» \_ أو اختلفتا \_ كيا لوكانت احديها سالبة \_ فانه ينتج مطلقة عامة سالبة.

أمّا مع الاختلاف فظاهر، وأمّا مع الاتفاق فلأن الوجودية موجبتها وسالبتها متلازمان، فهاتنان الجههتان متنافيتان اذا لم يعتبر الدوام في الكبرى بحسب الوصف، وأنّا أنتج مطلقة بالخلف، فأنّه لولم يصدق «لاشيء من ج أ بالاطلاق» لصدق: «بعض ج أ دائماً» فاذا انضم الى الكبرى أنتج ما يناقض الصغرى.

ولا تكون النتيجة تابعة للكبرى في الضرورة والدوام، لأن التبائن بين الأصغر والأكر يحتمل أن لايكون واجباً في الكبرى المشروطة، ولادامًا في الكبرى العرفية، كما أنّه يصدق «كل انسان كاتب بالاطلاق، ولاشيء من ساكن اليد بكاتب مادام ساكن اليد» فانّه ينتج: «لاشىء من الانسان بساكن اليد بالاطلاق لادائماً».

وكذا لوأخذت الصغرى في هذا المثال ممكنة، والكبرى مشروطة لاينتج ضرورية، لأن الدوام بحسب الوصف أو الضرورة بحسبه لايستلزم الدوام ولاالضرورة بحسب الذات، لجواز انقطاع الوصف عن الذات، كالكاتب في هذا المثال.

هذا اذا كانت الصخريات مطلقة، وان فيّدت بوقت معيّن أو غير معيّن بتي القيد في المتد في القيد في التيد في التيجة، كما تقول: «كل انسان متحرك اليد وقت كتابته، ولاشيء من النام بمتحرك اليد مادام ناشأ» فانه ينتج: «لاشيء من الانسان بناثم وقت كتابته»، لأن الأصغر اذا ثبت له الأوسط في وقت معيّن، وانتفى عن الأكبر مادام موصوفاً بالعنوان كان الأكبر الموصوف بالعنوان منتفياً عن الأصغر في ذلك الوقت.

قال: وان كانتا ممكنتي الجمع لمينتج.

أقول: هذا هو القسم الثاني من اختلاط الصغريات الذاتية والكبريات الوصفية، وهو الذي يمكن اجتماع الجهتين فيه، فيجوز نسبة الأوسط بالايجاب الى شيء بجهة احدى المقدمتين، ونسبته اليه بالسلب بجهة المقدمة الأخرى، كالصغرى المكنة مع الكبرى العرفية.

كماتقول: «لاشيء من ج ب بالامكان، وكل أب مادام أ» فآنه لاينتج، لانتفاء الشرط الأول \_ أعني اختلاف المقدمتين بحيث لايمكن الجمع بينها \_ فانه يصدق: «لاشيء من الكاتب بمتحرك اليد بالامكان، وكل انسان كاتب متحرك اليد مادام انسانا كاتباً» ولاينتج: «لاشيء من الكاتب بانسان كاتب» لأن كل كانب فهو انسان بالضرورة.

قال: وكذلك ان كانت الوصفية صغرى، والذاتية كبرى لم ينتج، فان الكاتب متحرك اليد مادام كاتباً، والانسان ليس بمتحرك مطلقاً، وسلب الانسان عن الكاتب ممتنع. أقول: اذا كانت الوصفية صغرى والذاتية كبرى لم ينتج شيئاً بشرط أن تكون الكبرى من القضايا التي لا تنعكس سوالها \_ كالمكنات والمطلقات \_ فانه يصدق: «كل كانب متحرك اليد مادام كاتباً، ولاشيء من الانسان بتحرك بالاطلاق» ولاينتج: «لاشيء من الكاتب بانسان» بل كل كاتب انسان بالضرورة.

وذلك من حيث انَّه يجوز أن يكون ذات الأصفر والأكبر واحدة، والوصفان ثابتان لها غير دائمين وأحدهما يدوم لها بدوام الآخر ـــ لامطلقاً ــ فلايصدق سلب الذات عن نفسها .

قال: والكبرى الدائمة بدوام الوصف دون الذات تنتج ــ مع أيّة صغرى اتّفقت ــ مطلقة عامة، لأن النتيجة الدائمة الموجبة تكذب معها، فيصدق نقيضها.

أقول: اذا كانت الكبرى مشروطة خاصة أو عرفية خاصة فانها تنتج \_ مع أيّة صغرى التفقت \_ غالفة لها في الكيف \_ مطلقة عامة، كما تقول: «كل ج ب بالاطلاق، ولاشيء من أب مادام ألاداغاً» فانه ينتج: «لاشيء من ج أبالاطلاق»، والآلصدق: «بعض ج أ داغاً» وهويناقض: «لاشيء من أب مادام ألاداغاً» الكبرى، على ماتقدم من أن الصغرى الداغة مع الكبرى العرفية الحاصة في الشكل الأول مقالا تجتمعان على الصدق، وقد فرضنا صدق الكبرى، فيكذب هذه الداغة، فيصدق نقيضها أعني النتيجة المطلوبة، ولأن الكبرى دلّت على أن وصف الأكبر ليس بدائم لشيء من الذوات، فلايكون داغاً للأصغر.

قال: ولاينتج هذا الشكل غير محتملة للضرورة أصلاً لاحتمال تباين الحدين في كل حال.

### [شرائط الانتاج في الشكل الثالث]

قال: الشكل الثالث \_ ان كان الأصغر خارجاً عن الأوسط، والأكبر اتا خارج عنه بالبعض \_ لاحتمال عمومه موجباً \_ أو بالكل \_ مسلوباً \_ أبيعرف حالمها: أمتلاقيان خارجاً، أم متبائنان؟

#### 非 消

أقول: قد ذكرنا فيماتقتم ان شرائط إنتاج هذا الشكل بحسب الكم والكيف أمران: أحدهما ايجاب الصغرى، والثاني كلية إحديها.

بيان الأول انها لولم تكن موجبة لكانت سالبة، و يكون الأصغر خارجاً عن الأوسط، فالكبرى اتما سالبة أو موجبة، فان كانت سالبة حصل الاختلاف الموجب للعقم ــ وهو توافق الطرفين تارة، وتباينها أخرى.

أمًا التوافق: فانّه يصدق قولنا: «لاشيء من الانسان بفرس، ولاشيء من الانسان بصاهل» والحق «كل فرس صاهل».

وأتما التباين: فكما لوبدّلنا الكبرى بقولنا: «ولاشيء من الانسان بجماد»، وهذا القسم لم يذكره المصنّف ــ رحمه اللهــ هـنا لأنه ذكره فيا سبق.

### وان كانت موجبة حصل الاختلاف أيضاً:

أمّا مع التوافق: فلأنّه يصدق: «لاشيء من الانسان بفرس، وكل انسان حيوان» والحق «كل فـرس حـيــوان» فـهيهنا الأكبرـــ وهو الحيوان ـــ خارج عن الأصغرـــ وهو الفرس ـــ بالبمض لأنه أعمّ منه.

وأما مع التبائن: فلأنه يصدق: «لاشيء من الانسان بجماد، وكل انسان حيوان» والحق «لاشيء من الجماد بحيوان»، فهيهنا الأكبر... وهو الحيوان ... خارج عن الأصغر ... وهو الجماد ... بالكل، ومع حصول هذا الاختلاف لايعلم حال الطرفين أمتلاقيان خارجاً، أم متبائنان؟ فلاإنتاج.

قال: وان كانت القرينة من جزئيتين لم يعرف أيضاً: هل اتّحد الجزئان المحكوم عليها من الأوسط، أم افترقا؟

#### \* \*

أقول: هذا بيان اشتراط الأمرالثاني، وهو كلية احدى المقدمتين، فانها لوكانتا جزئيتين لم يعلم هل اتحد الجزئان الحكوم عليها من الأوسط، أم افترقا ؟ فيحصل الاختلاف المرجب للمقم.

أمّا الـتوافـــق: فكما يصدق فولنا: «بعض الحيوان انسان، وبعضه ناطق»، أما التبائن: فكما لـوبـــدلنا الكبرى بقولنا: «بعض الحيوان فرس» فني القرينة الأولى اتّحد الأوسط فيها، وفي الثانية افترقا.

# [الشكل الثالث لاينتج كلياً]

قال: ولمَّا لم يغد هذا الشكل الأتلاقياً أو تبائناً عند الأوسط فقط ولم يتعرَّض لماعداه لم ينتج كليّاً.

#### \* \*

أقول: لما كان الأوسط هنا موضوعاً في المقدمتين وجاز أن يكون الحمول أعمّ من الموضوع وأن يكون مساوياً جاز أن يكون عمول الصغرى أعمّ من موضوعها، وأن يكون موضوعها مساوياً لحمول الكبرى، أو مندرجاً هو وإيّاه معا تحته \_ اندراج نوعين تحت جنس فحينئذ جاز أن يكون عمول الصغرى أعمّ من عمول الكبرى، فلايصدق ايجابه ولاسلبه كليّاً \_ بل جزئياً \_. كقولنا: «كل انسان حيوان، وكل انسان ناطق» أو «لاشيء من الانسان بفرس» فحينئذ نتائج هذا الشكل كلّها جزئية.

### [الضروب المنتجة من الشكل الثالث]

قال: فالضرب الأول من كليتين موجبتين، كقولنا: «كل انسان حيوان، وكل انسان كاتب».

والثاني من كليتين كبراهما سالبة.

والثالث من موجبتين صغراهما جزئية.

والرابع من موجبتين كبراهما جزئية.

والخامس من صغرى موجبة كليّة، وكبرى سالبة جزئية.

والسادس من صغرى جزئية، وكبرى سالبة.

\* \*

أقول: المنتج بمفتضى الشرطين هذه السنَّة على ماتقدّم: ·

الأول: من موجبتين كليتين ينتج موجبة جزئية، كقولنا: «كل انسان حيوان، وكل انسان المؤلف وكل انسان ناطق» ينتج: «بعض الحيوان ناطق»، ولاينتج كلية لاحتمال كون الأصغر جنساً للأوسط والأكبر فصله \_ كما في هذا المثال \_.

الشافي: من كليتين كبراهما سالبة، ينتج سالبة جزئية، كقولنا: «كل انسان حيوان، ولاشيء من الانسان بفرس» ينتج: «بعض الحيوان ليس بفرس» ولاينتج كلياً، لاحتمال كون الأصغر جنساً للحدين الآخرين كهذا المثال: واذا لم ينتج هذان الضربان الكلي لم ينتجه الباقي لما تقدّم، ولأنّه لوأنتجه العام لأنتجه الحاص.

الشالث: من موجبتين صغراهما جزئية، ينتج موجبة جزئية، كقولنا: «بعض الحيوان انسان، وكل حيوان جسم» ينتج: «بعض الانسان جسم».

الرابع: من موجبتين والكبرى جزيَّة، والصغرى كليّة ينتج موجبة جزئية، كقولنا: «كل حيوان حسّاس، و بعض الحيوان انسان» ينتج: «بعض الحسّاس انسان».

الخامس: من صغرى موجبة كليّة، وكبرى سالبة جزئية، ينتج سالبة جزئية، كقولنا: «كل حيوان حسّاس، وليس كل حيوان بانسان؛ فليس كلّ حسّاس بانسان».

السادس: من صغرى موجبة جزئية وكبرى سالبة كليّة، ينتج سالبة جزئية، كقولنا: «بعض الحيوان انسان، ولاشيء من الحيوان بحجر ؛ فبعض الانسان ليس بحجر».

## [بيان الانتاج في الشكل الثالث]

قال: وبيان الانتاج ـ بعد مامرً ـ امّا بعكس الصغرى اذا كانت الكبرى كليّة، وبالقلب وعكس النتيجة اذا كانت جزئية منعكسة.

### \*

أقول: بيان انتاج الشكل الثالث .. بعدما مرَّ من وجوب ملاقات الجزئية بين الطرفين عند حصول الشرطن، أو الميائنة الجزئية .. أ**مُور ثلاثة:** 

أحدها العكس؛ وهو اتما في الصغرى، وهو في كل قرينة كبراها كلية وهي الأول، والشافي، والشالث، والشالث القرينة من الشكل الأول، فانّم يونت الشكل الأول، فانّم يصدق: «بعض الحيوان انسان» في عكس «كل انسان حيوان»، ونضته الى الكبرى فتصير القرينة من الشكل الأول، و ينتج ماينتجه في وكذا باقي الضروب..

وأمّا في الكبرى، وهو في القرائن التي كبراها جزئية موجبة، كقولنا في الضرب الرابع: «بعض الانسان حيوان» في عكس «بعض الحيوان انسان» ثمّ يُقلب المقدمتين فيُجعل عكس الكبرى صغرى، والصغرى كبرى، فيرتدّ الى الأول إيضاً و ينتج ماينتجه؛ ثمّ بعكس النبيجة.

وهذا لايمكن في الضرب الخامس، لأن الكبرى سالبة جزئية الآ اذا كانت احدى الخاصّةن حتى يصح عكسها وجعلها صغرى.

#### \* \* \*

قىال: أوبالافتراض \_ كيف كانت \_ فيستى البعض من الأوسط الذي ليس بأكبر مثلاً باسم، فيكون كل ذلك المستى أوسط، وكل أوسط أصغر، فينتج من الأول ان كل ذلك المستى هو أصغر، وكان لاشيء منه بأكبر، فينتج من ثاني الضروب مايريد.

#### 袋 蒜

أقول: هذا البيان الشاني للانتاج، وهو الافتراض، و يأتي في كل قرينة احدى مقدمتها جزئية، وأكثر الفروب احتياجاً اليه الخامس لعدم تأتي العكس فيه، فان صغراه تنعكس جزئية، وكبراه لاعكس لها، بل طريقه الافتراض.

مثلاً \_ اذا صدق «كل ج ب، وليس كل ج أ اينتج «ليس كل ب أ الانا اذا فرضنا البحض من الأوسط الذي ليس بأكبر أعني ج الذي ليس أ \_ شيئاً معيّناً، وسقيناه باسم \_ وليكُن د، فيكون كل ذلك المستى أوسط أعني كل دج \_ وكل أوسط أصغر \_ أعني كل ح ب \_ فيصدق ان كل ذلك المستى أصغر \_ أعني كل دب \_ وكان لاشيء من المستى بأكبر \_ أعني لاشيء من د أ \_ بحسب الفرض، فينتج من ثاني قرائن هذا الشكل: «ليس بعض ب أ الذي هو المطلوب.

#### \* \* \*

قال: وأمّا بالخلف في الجميع، وذلك بأن يضاف نقيض النتيجة الى الصغرى، لينتج من الشكل الأول مايضاد الكبرى أو يناقضها، فيلزم الخلف.

#### \* \*

أقول: هذا هو الطريق الشالث للانتاج، وهو أعم من الأولين لانتاجه في جميع المضروب، وهو بأخذ نقيض الطلوب وضمة الى الصغرى لينتج ما يناقض الكبرى الصادقة فيكون عالاً، وانَّها لزم من فرض نقيض المطلوب صادقاً ــ لامن الصغرى المفروضة الصدق من القياس المنتج لذاته فيكون المطلوب صادقاً.

مشلاً اذا صدق: «كل ج ب، وكل ج أ» فـ«بعض ب أ» والأصدق نقيضه وهو: «لاشيء من ب أ» ونجمله كبرى للصغرى ينتج: «لاشيء من ج أ» وهويضاد الكبرى ــ هذا خلف ــ وكذا في سائر الضروب.

# [انتاج الشكل الثالث من المختلطات]

فال: وأمّا باعتباد الجهات: فالسوالب الستازمة للموجبات تنتع بقوّها، ويجعل الضروب الني عشر.

#### \* \*

أقول: لمّاعد الضروب من حيث الاطلاق شرع في المختلطات باعتبار الجهات،

فالسوالب المركّبة التي تستلزم الموجبات تنتج بقوة تلك الموجبات، فالصغرى حينلذ يجوز أن تكون سالبة مركبة، فيضاعف الأضرب، لأن الشرط حينلذ يبق واحداً وهو كليّة احدى المقدمتن، فتكون الضروب الناتجة الثيء عشر ضرباً.

#### \* \* \*

قال: ثمّ الفعليّات تنتج فعليّة، والممكنة \_ بسيطة وغلوطة \_ تنتج ممكنة الآ اذا كانت الكبسرى ضروريّة أو دائمة، فانها تنتج مثلها لمامرً في الشكل الأول، فان عكس الصغرى يرد الشكل اليه.

#### 非

أقول: الفعليّات اذا اختلطت في هذا الشكل مطلقاً أنتجت فعلية، كها تقول: «كل ج ب بالاطلاق، و كلج أ بالاطلاق» فـ «بعض ب أ بالاطلاق» بعكس الصغرى ليرند الى الأول و ينتج ماذكرناه.

والممكنات تنتج ممكنة كذلك أيضاً, والمختلطات من الفعليات والممكنات تنتج ممكنة ايضاً والممكنات تنتج ممكنة اليضاً والبيان ماتقدم والآاذا كانت الكبرى ضرورية أو دائمة, فان النتيجة ضرورية أو دائمة, لآنا نعكس الصغرى الممكنة ليرتد الى الأول و ينتج ذلك \_ كما بين في الشكل الأول .

#### \* \* \*

قال: والوصفيات الخلطة بغيرها تنتج بحسب الذات، وكذلك البسيطة التي لا تستلزم الدوام، أمّا المستلزمة له فتنتج وصفية، لكنها تكون مطلقة هيهنا، فان «الكاتب يقظان، ويحرك القلم مادام كانباً» ولا يجب منه كون بعض اليقظى عركاً للقلم مادام يقظان بين بعض أوقات يقظته ...

#### 特 诗

أقول: الوصفيات اذا اختلطت بغيرها بأن تكون احدى المقدمتين وصفيّة والأخرى ذاتيّة، فان النتيجة ذاتيّة و يسقط اعتبار الوصف، كماتقول: «كلج ب مادام ج، وكل ج أ بـالاطلاق» فانه ينتج: «بعض ب أ بالاطلاق» لأن الوصف تعلّق بالأوسط وهو ساقط في

النتيجة، فيسقط ماتعلق به.

وكذُّلك الوصفيّات البسيطة التي لا تستلزم الدوام بحسب الوصف اذا اختلط بعضها ببعض، فان النتيجة ذاتيّة إيضاً، وذلك في الممكنة الوصفيّة والمطلقة الوصفيّة حد سواء كانتا من جنس واحد كالمطلقتين، أو من جنسين كالمطلقة مع الممكنة ــ كما تقول: «كل ج ب بالامكان حين هوج، وكل ج أحين هوج» ينتج: «بعض ب أ بالاطلاق المام» ولاينتج وصفية لماتقدم.

أمّا الوصفيات المستلزمة للدوام بحسب الوصف \_ كالعرفيات والمشروطات \_ اذا التخلطت بعضها مع بعض، فان النتيجة تكون وصفيّة مطلقة، لامتيّدة بالدوام الذاتي ولاالوصني، كما تقول: «كمل كاتب يعقظان مادام كاتباً، وكل كاتب يحرك يده مادام كاتباً» ولاينتج: «بعض اليقظى يحرك يده مادام يقظان» \_ بل حين هو يقظان \_ أي في بعض أوقات يقظته.

#### \* \* \*

قال: والمصغرى المدائمة أو المضروريّة فيه لا تناقض الكبرى العرفيّة أو المشروطة الخاصتين \_ بخلاف الشكل الأول \_ لصدق قولنا: «كل نائم حيوان بالضرورة وساكن مادام نائماً لادائماً»، بل تنتجان الوجودية.

#### \* \*

أفول: قدبينا فيماتقدم ان الصغرى الضرورية أو الدائمة لاينتظم منها ومن الكبرى العرفية أو المشامة لاينتظم منها ومن الكبرى العرفية أو المشروطة الخاصتين في الشكل الأول قياس صادق المقدمات، فهبنا يمكن انتظامها وتنشج وجودية، كما يصدق قولنا: «كل نائم حيوان بالضرورة، وكل نائم ساكن مادام نائماً للادائماً» وهاتان قضيتان صادقتان وتنتج: «بعض الحيوان ساكن لادائماً».

وقد ظهر مشاتقتم ان حكم هذا الشكل حكم الشكل الأول الآفي موضعين: أحدهما هذا. والثاني ان الدائمتين بحسب الوصف لا تنتجان دائمة وصفية، بل مطلقة وصفية \_على ماتقدم\_.

## [شرائط انتاج الشكل الرابع]

قال: الشكل الرابع ان كانت مقدمتاه سالبتين لم تلزم منها موجبة، لم يعرف حال الحدين: أمتلاقبان خارج الأوسط؟ أم متباثنان؟

#### 恭 恭

أقول: قد بيّنا ان شرائط انتاج هذا الشكل خسة، أحدها ايجاب احدى المقدمتين، الأنها لوكانتا سالبتين بسيطتين حصل الاختلاف الموجب للمقم، فانه لايموف حال الحدين: أمتلاقيان خارج الأوسط؟ أم متباثنان؟

أما توافق الطرفين فكقولنا: «لاشيء من الانسان بفرس، ولاشيء من الصاهل بانسان» والحق «كل فرس صاهل».

وأمّا التبائن فكما لوبدلنا الكبرى بقولنا: «لاشيء من الجماد بانسان» والحق «لاشيء من الفرس مجماد». ومع الاختلاف لاانتاج.

#### \* \* \*

قال: وان كانتا جزئيتين لم يعرف هل اتّحد البعض المحكوم عليه والبعض المحكوم به من الأوسط ــ حتى يكون مورد الحدين واحداً ــ أم لا؟.

#### 杂 若

أقول: هذا هو الشرط الثاني، وهو كلية احدى المقدمتين، فانها لوكانتا جزئيتين حصل الاختلاف الموجب للمقم، فانه لايعرف حينلذ هل اتحد البعض الحكوم عليه في المسخرى والبعض الحكوم به في الكبرى من الأوسط حتى يتحد مورد الحدين، أم لا؟ أمّا توافق الطرفين: فكما لوقلنا: «بعض الحيوان انسان، و بعض الجسم حيوان» والحق «كل انسان جسم»، ولوبذلنا الكبرى بقولنا: «بعض الفرس حيوان» كان الحق السلب، ومع هذا الاختلاف لاانتاج.

١) ن: لم تكن فيها موجبة.

قال: وان كانت الصغرى سالبة صرفة، والكبرى جزئية لم يعرف حال الأصغر ... هل تلاقي الأكبر خارج الأوسط، أم لا؟...

### \$ \$

أقول: هذا هو الشرط الشالث، وهو أن لا تكون الصغرى سالبة بسيطة لا بلزمها الايجاب، والكبرى جزئية، لأنه اولاذلك لحصل الاختلاف الموجب للعقم، فانه لا يعرف حال الأصغر المسلوب عن الأوسط حمل تلاقي الاكبرخارج الأوسط، أم لا ؟ منانه يصدق: «لاشيء من الانسان بفرس، و بعض الحيوان انسان» والحق: «كل فرس حيوان»، ولوقلنا في الكبرى: «بعض الناطق انسان» كان الحق السلب، ومع هذا الاختلاف لاانتاج.

#### \* \* \*

قال: وهذه هي المشروط العاقة، ثم أن كانت صغرى الموجبتين جزئية، أو اجتمع السلب والجزئية فيها بحيث لاينعكس، وكانت الكبرى لاعالة موجبة كلية تعلق الحكم في كل مقدمة بجزء من الأوسط، ولم يعرف أهما متحدان، أم لا؟ و بالعكس في الأخير يتعلق الحكم بجزئين من الحدين الأخيرين، ولم يعرف أمتلاقيان، أم لا؟

#### ياد ياد

أقول: هذه الشروط الشلاثة المتقدمة ثابتة في الأشكال الأربعة على مابيتّاه، فكانت عامة، ثمَّ ان هذا الشكل بشترط فيه أمران آخران.

أحدهما أن لا تستعمل الجزئية الصغرى مع ايجاب القدمتين، والثاني عدم استعمال السالبة الجزئية الغير المنعكسة.

أما الأول: فلأنه لوكانت صغرى الموجبتين جزئية حصل الاختلاف الموجب للعقم، لامكان أن يتعلق الحكم في كل مقدمة بجزء من الأوسط مغائر لماتعلق به في المقدمة الآخرى فلايعلم اتحاد الجزئين، فائه يصدق: «بعض الحيوان انسان، وكل ناطق حيوان» والحق الايجاب لا تحاد الجزئين، ولوقلنا في الكبرى «وكل فرس حيوان» كان الحق السلب، لتباثنها.

وأقما الشافي فلأن السالبة الجزئية الغير المنعكسة لواستعملت فيه لكانت امّا صفرى، أو كبرى: وكلاهما عقيم.

أمّا الأول فلماتقدم في ايجاب الصغرى الجزئية من احتمال تعلّق الحكم في كل مقدمة بجزء من الأوسط، مع امكان تفائرهما واتحادهما، كما تقول: «بعض الحيوان ليس بانسان، وكل ناطق حيوان» والحيق الايجاب لا تّحاد الجزئين، ولوقلنا في الكبرى: «وكل فرس حيوان» كان الحق السلب لتباينها.

وأقما الشافي: \_ وهو أن تكون السالبة الجزئية كبرى \_ فانة يصدق: «كل انسان حيوان، وليس كل حجر حيوان، وليس كل حجر حيوان، وليس كل حجر بانسان» كان الحق السلب. والى هذا القسم \_ وهو أن تكون السالبة الجزئية كبرى \_ أشار بقوله: «و بالعكس في الأخير» لأن الجزئية مع ايجاب المقدمتين أثباً تكون عقيماً اذا كانت المصغرى جزئية خاصة أمّا اذا اجتمع السلب والجزئيّة في مقدمة فانها تكون عقيمة مطلقاً، سواء كانت صغرى \_ كما بيّنه في قوله: «و بالعكس في سواء كانت صغرى \_ كما بيّنه في قوله: «و بالعكس في الأخير» \_.

# [الضروب المنتجة من الشكل الرابع]

قال: فالضرب الأول من موجبتين كليتين، كقولنا: «كل انسان حيوان، وكل ناطق انسان».

والثاني: من موجبتين كبراهما جزئية، و تنتجان جزئية، لاحتمال أن يكون الأصغر أعمّ من الأكبر.

والثالث: من كليتين صغراهما سالبة، وينتج كلية.

والرابع: من كليّتين كبراهما سالبة.

والخامس: من صغرى موجبة جزئية، وكبرى سالبة كليّة، و ننتجان جزئية ايضاً ـــ لمارًــ. أقول: المنتج بقتضى ماتقدم من الشرائط خسة أضرب:

الأول من موجبتين كليتين، ينتج موجبة جزئية، كقولنا: «كل ج ب، وكل أج» ينتج «بعض ب أ» ولاينتج «كل ب أ» لاحتمال أن يكون الأصغر أعمّ من الأوسط والأكب، كما تقول: «كل انسان حيوان، وكل ناطق انسان» ولايصدق «كل حيوان ناطق» يبل بعضه.

الشاني: من موجبتين والكبرى جزئية، ينتج موجبة جزئية، كقولنا: «كل ج ب، وبمض أ ج» ينتج: «بمض ب أ».

ا**لثالث: من كلّبتين والصغرى سالبة،** كقولنا: «لاشيء من ج ب، وكل أ ج» ينتج ِ سالبة كليّة: «لاشيء من ب أ».

الرابع: عكسه، من كليتين كبراهما سالبة، وينتج سالبة جزئية، كقولنا: «كل ج ب، ولاشيء من أج» ينتج: «ليس بعض ب أ» ولاينتج كلية لاحتمال كون الأصغر جنساً للأكبر والأوسط، كقولنا: «كل انسان حيوان، ولاشيء من الفرس بانسان»، ولاينتج «لاشيء من الحيوان بفرس» ـ بل بعضه ـ.

الخامس من صغرى جزئية موجبة، وكبرى سالبة كلية، ينتج سالبة جزئية، كقولنا: «بعض ج ب ، ولاشيء من أج» ينتج: «ليس بعض ب أ».

### [الضروب المنتجة من المختلطات]

فال: وهذه هي الضروب البسيطة، و ينضاف اليها من المركّبات سادس من موجبة كليّة صغرى، ومالبة جزئية منعكسة كبرى.

وسابع بعكس ذلك بشرط أن تصدق مع كبراه عرفية عامة.

وثاهن من سالبة كلية صغرى وموجبة جزئية كبرى مشروطتين او عرفيتين، بسيطتين أو مخلوطتين صغراهما خاصة.

#### **\*** \*

أقول: الضروب الخمسة المتقدمة كانت باعتبار السوالب البسيطة، واذا اعتبرنا تركّب

السوالب انضاف الى هذه الخمسة ثلاثة أضرب أخرى.

أحدها: من موجبة كليّة صغرى، وسالبة جزئية منعكسة كبرى ــ يعني تكون الكبرى احدى الخاصتين ــ كقولنا: «كل ج ب، وليس كل أج مادام ألادائماً» ينتج: «ليس كل ب أ».

وثانيها: عكس ذلك، من سالبة جزئية صغرى ... موجهة بالمشروط الحاص، أو العرفي الخاص .. وكبرى موجهة بالمشروط الحاص، أو العرفي الخاص .. وكبرى موجبة كليّة، لكن بشرط أن يصدق على كبراه العرفي العام، ... أي تكون احدى القضايا الستّ المنعكسة السوالب، أعنى: الفروريّة، واللاأمة، والمشروطتين، والعرفيتين؛ كقولنا: «ليس كل ج ب مادام ج لاداماً، وكل أج داعاً مادام أ» ينتج سالبة جزئية: «ليس بعض ب أ داماً مادام ب».

وثالثها من سالبة كلية صغرى جهتها احدى الخاصتين، وموجبة جزئية كبرى بعدق عليها العرفي العام، ينتج سالبة جزئية عوفية خاصة، كقولنا: «لاشيء من ج ب مادام ج لاداغاً، و بعض أج مادام أ» ينتج: «بعض ب ليس أ مادام ب لاداغاً». والى هذه الثلاثة أشار المصنفف ب رحمه الله بقوله في باب المكس: «وهذا المكس مع مايتبعه في باب الاقيسة منا عثر عليه الفاضل أثيراللابن الأبهري».

# [بيان الانتاجات في الشكل الرابع]

قال: والبيان بعد ماذكرناه أمّا بالقلب والردّ الى الشكل الأول في الثلاثة الأولى وفي الأخير ثمّ عكس النتيجة.

#### \* \*

أقول: بيان انتاج هذا الشكل لماذكرنا من النتائج يكون بأمور أربعة:

أحدها القلب، وهو جعل الصغرى كبرى، والكبرى صغرى، ثمّ عكس النتيجة، وهو انًا يتأتي في الضروب الثلاثة الأولى وفي الضرب الأخير الثامن ــ ولايتأتي في الرابع، لأن شرط الأول ايجاب الصغرى، ولافي الخامس لفوات الشرطين معاً، ولافي السادس لعدم ايجاب الصغرى، ولافي السابع لعدم كلية الكبرى. قال: و بعكس احدى المقدمتين والرد الى أحد الشكلين الباقيين في الباقية.

#### \* \*

أَقُول: هذا هو الطريق الثاني \_ وهو العكس \_ وهو قد يكون في مقدمة واحدة، وقد يكون في مقدمة واحدة، وقد يكون في المقدمتين، فالأول لايتأتي فيه هذا الطريق الآ بعكس الكبرى ليرتد الى الثالث، وكذا الثاني والثالث لايتأتي فيه هذا الطريق الآ بعكس الصغرى ليرتد الى الثاني.

والرابع يمكن بيانه بعكس المقدمتين معاً ليرجع الى الأول، و بعكس الصغرى ليرجع الى الثاني، و بعكس الكبرى ليرجع الى الثالث وكذا الخامس.

وأمّا السادس فانًا يتبيّن بعكس الكبرى السائبة الجزئية ليرجع الى الشكل الثالث، لكن السالبة الجزئية لا تنعكس الآ اذا كانت احدى الخاصّتين، فلهذا اشترطوا في هذا الضرب كونها احدى الخاصّتين.

وأمّا السابع فانًا يتبيّن بعكس الصغرى السائبة الجزئية ليرجع الى الثاني، ولا تنعكس الاً أذا كانت احدى الخاصتين، ثمّ الشكل الثاني شرط انتاجه صدق الدوام على احدى المقدمتين أو كون الكبرى من القضايا المنعكسة السوالب، فلهذا اشترطوا في انتاج هذا الضوب كون الصغرى احدى الخاصتين وكون الكبرى عرفية عامة أو ماهو أخص منها.

وأمّاً الضرب الشامن فانه لايتين بالعكس، بل بالقلب على ماقلنا، ولمّا احتيج الى عكس الننيجة ـــ وهي سالبة جزئية، لاتنعكس الآ اذا كانت احدى الحاضتين شرطوا في مقدمته ماذكرنا من الجهات لينتج سالبة جزئية مشروطة، أوعرفية خاصّتين ليصح عكسها.

قال: وبالافتراض على قياس ماتقدم.

\* 华

أقول: هذا الطريق الثالث وهُو عَتِصَ عايكون فيه مقدمة جزئية \_ على مابيّتا \_ مثاله في الضرب الثاني: «كل ج ب و بعض أج» نفرض البعض من «أ» الذي هو «ج» شيئاً ميئناً وليكُن «د» فيصدق مقدمتان احديها «كل د أ» وثانيتها: «كل د ج» فنجعل الثانية كبرى للصغرى لينتج: «بعض ب أ» وهو كبرى للصغرى لينتج: «بعض ب أ» وهو المطلوب.

### قال: وأمّا بالخلف في الجميع.

\*

أقول: هذا هو الطريق الرابع العام، وهو أنفع الطرق وهو الخلف، وقد عرفته مراراً، مثاله: اذا صدق «كل جب، وكل أج» لولم يصدق «بمض بأ» لصدق: «لاشيء من بأ» فنجعله كبرى للصغرى لينتج: «لاشيء من جأ» و ينعكس الى مايضاد الكبرى \_ هذا خلف \_ .

## [نتائج الشكل الرابع باعتبار الجهات]

قال: والنتائج باعتبار الجهات تكون في الثلاثة الأولى وفي الثامن من عكوس ماكانت ينتج في الشكل الأول، لأنها بالقلب يرتذ اليه.

蒙 黎

أقول: قد بينا أن الضروب الشلاشة الأولى والأخير ترجع إلى الشكل الأولى بقلب المقدمتين ثمّ عكس النتيجة، فإذا قلبت المقدمتان صارت القرينة من الشكل الأول وانتجت ما ينتجه الأول من الموجهات، ثمّ أذا عكسناها صارت نتيجة هذه الأضرب، فوجب أن تكون جهة نتائج هذه الأضرب عكس نتيجة الشكل الأول بعد قلب المقدمتين.

مشاله: اذا صدق: «كمل ج ب بالضرورة، وكل أج بالاطلاق» أنتج: «بعض ب أ حين هـو ب» لأنه بالقلب ينتج موجبة كليّة ضروريّة، وهي تنعكس مطلقة وصفيّة، فكانت هـى النتيجة.

\* \* \*

قال: وفي الرابع والخامس ماينتج بعد عكس كلتي المقدمتين في الشكل الأول ايضاً.

非 华

أقول: هذان الضربان يرتدان الى الأول بمكس المقدمتين معاً، فجهة نتيجتها هي نتيجة الشكل الأول بعد عكس المقدمتين معاً. قال: وفي الأربعة التي عدا الأولين والسادس والثامن ماينتج بعد عكس الصغرى.

数 数

أقول: قد بيّننا أن هذه الأضرب ترجع الى الشكل الثاني بعد عكس الصغرى، فجهة نتيجتها هى نتيجة الشكل الثاني بعد عكس الصغرى.

مشاله: اذا صدق «لاشيء من ج ب داغاً، وكل أج بالاطلاق» ينتج: «لاشيء من - ب أ داغاً» لأن الصغرى تنعكس كنفسها و ينتج من الثاني هذه النتيجة بعينها.

\* \* \*

فال: وفي الخمسة التي عدا الثالث والأخيرين ماينتج بعد عكس الكبرى في الشكل الثالث.

\$ C

أقول: هذه الخمسة ترجع الى الثالث، بعكس الكبرى، فتكون نتيجها نتيجة الشكل الثالث بعد عكس الكبرى.

مشاله: «كل ج ب دائماً، وكل أج بالاطلاق» ينتج: «بعص ب أ بالاطلاق» لأن الكبرى تنعكس مطلقة، وتصير القرينة من الشكل الثالث من صغرى دائمة وكبرى مطلقة، ينتج مطلقة.

\* \* \*

قال: والصغرى المشروطة والعرفية الخاصّنان مع الكبرى الضروريّة والدائمة في الثلاثة الأول وفي الأخير متناقضة كما في الشكل الأول.

. . .

أَقُولُ: هَذه الضروب الأربعة ترجع الى الااول بالقلب فبالحقيقة كبرى هذا الشكل فيها هي صغرى الأول وصغراه كبراه، وقد بينا ان الصغرى الضرورية والدائمة تناقضان الكبرى المرفية والمشروطة الخاصتين، فهيهنا الكبرى الضرورية والدائمة تناقضان الصغرى العرفية والمشروطة الخاصتين لأنها هي الأول.

قال: والكبريات الكلية \_ وهي ماعدا الثاني والسادس والثامن \_ اذا كانت مشروطة أو عرفية خاصتين أنتجت مع أية صغرى اتفقت مطلقة عامة سالبة كما في الشكل الثاني.

#### 學 特

أَ**قُول: الأَ**ضُرِب الخمسة ــ التي هي غير الثاني والسادس والثامن ــ وهي التي كبرياتها كـلـيّة اذا كانت كبراها ١حدى الخاصّتين أنتجت مع أية صغرى اتفقت مطلقة عامّة سالبة، كما قلنا في الشكل الثاني.

مثّلاً اذا صدق «كل ج ب داغماً، وكل أج مادام أ لادائماً» ينتج «لاشيء من ب أ بالاطلاق العام» والآ لصدق «بعض ب أ دائماً» وهويناقض الكبرى على ماقلنا في الشكل الأول.

#### \* \* \*

قال: فماينتج منها في شكل ولاينتج في آخر فالحكم للمنتج، وماينتج على وجهين: فان كانا أعم وأخص فالحكم للأخص ـ وذلك كالصغرى المطلقة مع الكبرى الحاضتين في الضرب الشاني، فمانها تنتجان بحسب الرة الى الشكل الأول مطلقة عامة، وبحسب الرد الى الشكل الثالث وجوديّة.

#### \* \*

أقول: القياس الذي اذا رة الى الشكل باحدى الطرق المذكورة ــ من القلب، أو عكس المقدمتين، أو عكس احديهما ــ وأنتج نتيجة، ثمّ اذا رد الى غير ذلك الشكل لاينتج شيئاً أصلاً، فنتيجة ذلك القياس هو الذي أنتجه عند الرة الى الشكل المنتج.

مشاله المضرب السابع ـــ لامكن بيانه الآبالرد الى الثاني بعكس صغراه، واذا رد اليه أنتج، ولورد الى غيره كان عقيماً، فالحكم للثاني المنتج.

أتما لوأمكن انتاجه على وجهين، بأن يردّ الى شكلين مثلاً، فان كان بين الوجهين عموم وخصوص فالاعتبار للاخص، كقولنا: «كل ج ب بالاطلاق، وبمض أج مادام ألادائماً» فانه ينتج مطلقة عامة بالرد الى الشكل الأول، ويحسب الرد الى الثالث وجوديّة لادائمة، لأن الكبرى تنعكس حينية لاداغة، فيختلط الصغرى المطلقة والكبرى الحينية اللاداغة، وينتج حينيّة لاداغة، وهي أخص من المطلقة العامة، فكانت هي النتيجة.

#### \* \* \*

قال: وان لم يكونا كذلكفالحكم لماتركب منها ان اختلفا \_ كالكبرى المشروطة الحناضة في الضرب الأول مع الصغرى الضروريّة، فانها ينتج بالردّ الى الشكل الأول مطلقة عامة مالبة، فتكون النتيجة مطلقة عامة سالبة وجوديّة في البعض.

.

أقول: هذا هو القسم الثاني وهو أن لا يكون بين الوجهين عموم وخصوص فلا يخلو اما أن يختلفا بالكيف أو لا يختلفا، فان كان الأول فالاعتبار لما يتركب من الوجهين، مثاله الكبرى المشروطة الخاصة في الضرب الأول، والصغرى ضرورية، كقولنا: «كل ج ب بالضرورة، وكل أج بالضرورة مادام ألاداغاً» فانه بحسب الرد الى الشكل الأول بالقلب ينتج مطلقة عامة موجة جزئية.

ولوقال «مطلقة وصفية» بدل قوله: «مطلقة عامة» كان أولى، لأن نتيجة الشكل الأول ضرورية، وهي تنمكس الى الوصفية، و بالنظر الى الكبرى ينتج مطلقة عامة سالبة كليتم، لأنما قد بيئنا ان الكبرى في مثل هذا الضرب اذا كانت احدى الخاصتين انتجت مطلقة عامة سالبة ما أية صغرى اتفقت، واذا ضممنا هذه المقدمة السالبة الى ماتقدم من المطلقة العامة الموجبة كانت النتيجة مطلقة عامة سالبة كلية وجودية في البعض، وهذه النتيجة عالفة للمقدمتن في الكيف، ولأنها سالبة، والمقدمتان موحبتان.

#### \* \* \*

قال: ومع الصغرى الممكنة فانها تنتج بحسب الشكل الأول ممكنة عامة موجبة جزئية، و بـالنظر الى الكبرى مطلقة عامة سالبة كلية، فتكون النتيجة مطلقة عامة سالبة كلية وجودية لاضرورية في البعض، وكلتا النتيجتين مخالفتا الكيف للمقدمتين. أقول: هذا مشال آخر للقسم الثاني مع الاختلاف ايضاً، وهو الصغرى الممكنة مع الكبرى المشروطة الخاصة من الضرب الأول.

مشاله: «كل ج ب بالامكان، وكل أج مادام ألادانماً» فانه ينتج بجسب رده الى الشكل الأول بالقلب ممكنة عامة موجبة جزئية، لأنه بالقلب يحصل قياس من الأول صغراه مشروطة خاصة وكبراه ممكنة، وينتج ممكنة ينمكس ممكنة جزئية عامّة هي قولنا: «بمض بأ بالامكان».

ومحسب النظر الى الكبرى ينتج مطلقة عامة سالبة كلّة ــ كما مرَّ في القاعدة الكلية من أن الكبريات الكلية في هذا الشكل اذا كانت احدى الخاصتين تنتج مع أية صغرى اتفقت مطلقة عامة سالبة كما في الشكل الثاني، واذا ركبنا هذه السالبة مع الممكنة الحاصة بالردّ الى الأول حصلت النتيجة مطلقة عامة سالبة كليّة وجودية لاضرورية في البعض، وهذه النتيجة أيضًا فعالفة للمقدمتين في الكيف كما في النتيجة الأولى.

#### \* \* \*

قال: وكالصغرى الوجودية في الضرب النالث مع الكبرى المشروطة الخاصة، فانها تنتج بحسب الايجاب اللازم للصغرى، والردّ الى الشكل الأول مطلقة عامة موجبة، و بالنظر الى الكبرى مطلقة عامة سالبة كليّة، وتكون هي النتيجة مقيدة بأن يصدق الوجودي في بعضها.

#### 朴 恭

أقول: هـذا مـثـال آخر للقسم الثاني مع الاختلاف في الوجهين، بالكيف ايضاً وهو أن تكون الصغرى وجوديّة في الضرب الثالث من هذا الشكل، والكبرى مشروطة خاصّة.

مشاله: «لاشيء من ج ب لاداغاً، وكل أج بالضرورة مادام ألاداغاً» فانه ينتج بحسب الرد الى الأول بالقلب بأن تجمل الكبرى صغرى، والايجاب اللازم للصغرى كبرى موجبة جزئية مطلقة عامة لأن الصغرى تستلزم «كل ج ب ب بالاطلاق المام» فيجعل كبرى للصغرى ويحصل قياس من موجبتين كليتين صغراه مشروطة خاصة، وكبراه مطلقة في الأول، و ينتج موجبة كلية مطلقة تنعكس موجبة جزئية مطلقة عامة.

وبحسب الكبرى مطلقة عامة سالبة كلية، لأنه قياس كبراه كلية مشروطة خاصة، أو عرفية خاصة، فينتج مع أية صغرى اتفقت مطلقة عامة سالبة كلية كالشكل الثاني، واذا ضممنا هذه السالبة الى الوجبة الجزئية المطلقة كانت النتيجة سالبة كلية مطلقة عامة وجودية لادائمة في البعض، واليه أشار بقوله: «و يكون هي النتيجة مقيدة بأن يصدق الوجودي في بعضها».

### \* \* \*

قال: وامّا ان لم يختلفا فالحكم ظاهر، وذلك كالصغرى المذكورة مع الكبرى المضروريّة، فانّها تنتج بحسب الايجاب المذكور في الشكل الأول والثالث مطلقة موجهة جزئية غالفة للصغرى كيفاً، وللمقدمتين كمّاً — وقس عليه فيماعدا ذلك.

### \* \*

أقول: هذا هو القسم الشاني من القسم الثاني، وهو الذي يكون المنتج على وجهين ولايكون بينها عموم وخصوص، وليس بينها اختلاف بالكيف وحكمه ظاهر.

وذلك كالصغرى الوجودية مع الكبرى الضرورية، كقولنا: «لاشيء من ج ب لادانماً، وكل أج بالضرورة» فانها تنتج بحسب الايجاب الذي في الصغرى بالرة الى الشكل الأول والثالث مطلقة عامة موجبة جزئية، فان الصغرى تتضمن كل ج ب بالاطلاق، فاذا جعلناه كبرى للكبرى حصل قياش في الشكل الأول، صغراه ضرورية، وكبراه مطلقة موجبتان كليتان، و ينتج مطلقة عامة موجبة كلية، و ينعكس الى مطلقة عامة موجبة جزئية بحسب الرة الى الأول.

امًا بحسب المرة الى الثالث فلأنا نعكس الكبرى الضرورية الى مطلقة وصفية، ونجعل الموجبة التي تستضمنها الصغرى صغرى هكذا: «كل ج ب، و بعض أج حين هوأ» ينتج: «بعض ب أ بالاطلاق السام» ــ وهي النتيجة التي أنتجها هذا الضرب بحسب الرة الى الأول، وهذه النشيجة مخالفة للصغرى كيفاً ــ لأنها موجبة والصغرى سالبة ــ وللمقدمتين كمّاً ــ لأنها جزئية والمقدمتان كليّتان.

# [أقسام الشرطيات]

### قال: سائر الاقترانيات:

أمّا المؤلّفة من الشرطيّات فيشترك في جزء امّا تامّ أو غيرتام، أو تامّ في احدى المقدمتين غيرتام في الأخرى.

### \* \*

أقول: لشافرغ من البحث عن الاقترانيات الحمليّة شرع في الاقترانيات الشرطيّة، وأقسامها خسة:

لأنها اتما أن تسالف من المتصلات أو المنفصلات، أو من خلط منها، أو من المتصلات والحمليّات. والحمليّات.

ولمنّا كانت الشرطيات مؤلّفة تأليفاً ثانياً انقسم القياس المؤلّف منها الى أقسام ثلاثة، الأن المقدمتين إمّا أن تشتركا في جزء تام من المقدمتين \_ كقولنا: «كلّا كان ا ب في ج ده وكلّا كان ج د في هذه (ن) \_ وإمّا أن تشتركا في جزء غيرتام منهما \_ كقولنا: «كلّا كان أ ب في ج ده وكلّا كان د ط في هذه وزى \_ وإمّا أن تشتركا في جزء تام من احديها، غيرتام من الأخرى \_ كقولنا: «كلّا كان أ ب في ج ده وكلّا كان ج د في هذه وكلّا كان هز في ج ط» وهو إنّا يتحقّل اذا كانت احدى المقدمتين شرطية مركبة من شرطية وغيرها.

### [القياسات المؤلفة من المتصلات]

قال: الما من المتصلات: فالأول يتألف على هيئة الأشكال الحملية، وينتج منها الضروب التسعة عشر المنتجة بحسب بساطة الجهات في اللزوميات، والاتفاقيات البسيطتين متصلات مثلها، وان كانت الاتفاقيات قليلة الجدوى ولا يخالفها في شرط ولابيان.

### \$ \$

أقول: القسم الأول \_ وهو الذي يكون المشترك جزءاً تامّاً من المقدمتين \_ اذا اعتبر في المتصلات الصرفة كان الضروب المنتجة منها هي ضروب الحمليات التسمة عشر:

لأن المشترك ان كان تالياً في الصغرى، مقدّماً في الكبرى فهو الشكل الأول، كقولنا: «كلّما كان أب فرج د، وكلّ ماكان ج د فرهد ز».

وان كان تالياً فيها فهو الثاني: كقولنا: «كلّها كان أ ب فرج د، وليس البتة اذا كان هـ زفرج د».

وان كان مقدماً فيها فهو الثالث، كقولنا: «كلّما كان أب فرج د، وكلّما كان أب فـ هـ ز».

وانَّ كمان مقدماً في الصغرى تالياً في الكبرى فهو الشكل الرابع، كقولنا: «كلّما كان أُ ب ف ح د، وكلّما كان هـ زف أ ب».

والنشائج في هذا القسم هي النتائج في الحمليّات، والبيان ماتقدّم من العكس والخلف والافتراض على فياس الحمليّات.

ثم ان كانت المتصلات ازوميتين كانت النتيجة ازومية \_ لأن لازم اللازم لازم \_ وان كانت التصلات ازوميتين كانت النتيجة اتفاقية، وكذا ان كانت احديها \_ على تفصيل سيأتي \_ وان كانت الا تفاقيات قليلة الجدوى حتى ان بعضهم منع قياسبتها، لأن المطلوب من القياس استحلام نسبة الأكبر الى الأصغر بالايجاب أو السلب، وهيهنا يجب أن تكون النسبة معلومة قبل الترتيب، فلايكون القياس منتجاً للمطلوب، فلايكون قياساً.

وشرائط الانشاج هيهنا هي شرائط الحمليّات ــ كايجاب الصغرى، وكليّة الكبرى في الأول، وكذا باقى الأشكال\_.

### \* \*

قال: وقيل: ان اللزوميات لا تنتع متصلة، لأن ملازمة الكبرى يحتمل أن لا تبق على تقدير ثبوت الأصغر، مثلاً اذا قلنا: «كلّما كان هذا اللون سواداً و بياضاً كان سواداً، وكلّما كان سواداً لم يكن بياضاً».

وجُوابه: ان الأوسط ان وقع في الصغرى كوقوعه في الكبرى ـــ أي على الجهة التي بها يستلزم الأكبر ـــ لزمت النتيجة ضرورة، والأفلم يكن مشتركاً، وبيانه في المثال المذكور ان السواد في الكبرى وقع بالمعنى المضادّ للبياض، وفي الصغرى بالمعنى الجامع له، ولذلك لم تبق 

### \$ \$

أقول: أو رد بعض المنطقين اعتراضاً على المؤلّف من اللزوميّات، وتقديره ان الكبرى حكمنا فيها بملازمة السالي للمقدم في نفس الأمر، وذلك لايستلزم ثبوت الملازمة على تقدير ثبوت المصغرى، فيحتمل أن لا تبق صادقة على تقدير ثبوت الأصغر، فلايندرج تالي الصغرى في مقدم الكبرى، ولا يحصل الانتاج.

مشاله: «كلّما كان هذا اللون سواداً وبياضاً كان سواداً، وكلّما كان سواداً لم يكن بياضاً» ولاينتج: «كلّما كان سواداً وبياضاً لم يكن بياضاً» الآنه كلّما كان سواداً وبياضاً كان بياضاً بالضرورة، لاستلزام المركب الجزء.

والجواب ان الأوسط ان وقع في الصغرى كوقوعه في الكبرى ــ حتى يكون في الصغرى مستلزماً لتالي الكبرى كها وقع في الكبرى ــ اتتحد الأوسط وأنتج القياس بالضرورة، وسقط السؤال لابتنائه على جواز انتفاء الملازمة على تقدير مقدّم الصغرى ــ وذلك لايتأتى هيهنا ــ وان لم يقع في المكبرى على الجهة التي وقع عليها في الصغرى لم يكن الأوسط متحداً فلا يحصل قياس ــ وكلامنا في قياس اتحد الأوسط فيه.

والمشال الذي ذكره المصنف \_ رحمه الله \_ انّها وقع على الوجه الثاني، وبيانه ان السواد المأخوذ في تالي الصغرى كان بالمعنى الجامع للبياض، والمأخوذ في مقدم الكبرى كان بالمعنى المضاد لـه، فلّها اختلف الوسط لم تلزم النتيجة، فلم تلزم ملازمة الأكبر للأصغر، فعدم الانتاج انّها كان لعدم اتّحاد الوسط، لالأن الأكبر يحتمل أن لايصدق على تقدير صدق الأصغر.

فالخلل \_ وهو عدم الانتاج في المثال المذكور \_ انّها كان لأن الأوسط فيه غير متّحد، لابسبب العارض التابع \_ وهو احتمال ان الكبرى لايصدق على تقدير مقدم الصغرى \_ واذا ارتفع الخلل \_ أي ارتفع عدم اتحاد الوسط \_ ارتفع العارض \_ أعني عدم الانتاج \_ .

\* \* \*

قال: وأمّا المخلوطة فلاينتج منها في الشكل الأول الصغرى اللزومية موجبتين، ولاالا تفاقية مخلفتين. أقول: القياس المختلط من اللزوميات والا تفاقيات ان كان في الشكل الأول: فان كانتا موجبين: فالصغرى ان كانت لزومية لم ينتج القياس شيئاً، لأن الصغرى تدل على أن الأوسط لازم والكبرى تدل على أنه مصاحب، ولايازم من كون اللازم مصاحباً كون ملزومه كذلك، لجواز كون اللازم أعم، كها تقول: «كلّها كان الانسان حجراً كان جسماً» لزومية و«كلّها كان جسماً كان ناطقاً» اتفاقية، ولاينتج: «كلّها كان حجراً كان ناطقاً» لزومية ولااتفاقية.

والا كانت الصغرى اتفاقية وكانت الكبرى سالبة لزومية، لم ينتج القياس ايضاً شيئاً، لأن ماليس لازماً للمصاحب جاز أن يكون مصاحباً، وأن لا يكون كقولنا: «كلما كان الفرس حيواناً كان البياض لوناً» اتفاقية، و«ليس البتة اذا كان البياض لوناً كان الفرس حساساً» لزومية مع كذب قولنا: «ليس البتة اذا كان الفرس حيواناً كان حساساً» لزومية.

# 

### t 22

أَقُولُ: السالبة في الشكل الثاني اذا كانت لزوميّة، لاينتج القياس شيئاً \_ سواء كانت صغرى أو كبرى ـ..

أشا اذا كانت صغرى فلاته يصدق: «ليس البقة اذا كان الفرس حسّاساً كان الاثنان روجاً» لنوميّاً وهنان للم ثنان روجاً» لنوميّاً و«كلّا كان الفرس حيواناً كان الاثنان روجاً» اتفاقياً، مع كذب قولنا: «ليس البقة اذا كان الفرس حسّاساً كان حيواناً» لزوميّاً واتفاقيّاً، وكذا اذا كانت كبرى، لآنا نجعل الصغرى كبرى وبالعكس ـ لأن المصاحب للشيء قد لايكون لازماً له ولالملازمه.

### و قال: ولاقي الشكل الثالث الكبرى السالبة.

أقول: الكبرى في الشكل الثالث اذا كانت سالبة كان عقيماً, سواء كانت لزومية أو اتفاقية في انختلط منها، لأنه يصدق: «كلّما كان البياض لوناً كان الفرس حيواناً» اتفاقياً و«ليس البيتة اذا كان البياض لوناً كان الفرس حسّاساً» لزومياً. مع كذب قولنا: «ليس البيتة اذا كان الفرس حيواناً كان حسّاساً» لزومياً واتفاقياً، لأن ماليس بلازم للشيء قديصاحبه أو يصاحب لازمه أو ملزومه.

هذا اذا كانت لزومية، وأمّا اذا كانت اتفاقية فلانّه يصدق: «كلّما كان الفرس حاراً كان حيواناً» لزوميّاً، و«ليس البتة اذا كان الفرس حاراً كان جسماً» اتفاقيّاً؛ مع كذب قولنا: «ليس البتة اذا كان الفرس حيواناً كان جسماً» لزوميّاً واتفاقياً، لأنه يلزم من كون الأكبر غير بجامع للأوسط الذي هو ملزوم للأصغر أن لايكون بجامعاً أو ملازماً للأصغر.

# قال: ولا في الرابع الكبرى اللزوميّة في ضربيه الأولين.

أقول: الصغرى الاتفاقية مع الكبرى اللزومية في الضربين الأولين من الشكل الرابع عقيم، كقولسا: «كلما كان الانسان حيواناً كان ناطقاً» اتفاقية، و«كلما كان حاراً كان حيواناً» لزومية، مع كذب قولنا: «كلما كان ناطقاً كان حاراً» لزومياً واتفاقياً. وكذا لوجعلنا الكبرى جزئية، لأن الملزوم للشيء قديكون معانداً لما يجامعه.

> # # # قال: ولاالا تفاقية في الثالث.

### \* \*

أقول: الضرب الثالث من هذا الشكل اذا كانت كبراه اتفاقية لاينتج، لأنّه يصدق: «لبس البتة اذا كان السواد لوناً كان الفرس حسّاساً» لزوميّاً، و«كلّها كان الفرس حيواناً كان البسواد لونـاً» اتـفـاقـيـة، مع كذب قولنا: «ليس البتّة اذا كان الفرس حسّاساً كان حيواناً» لزوميّاً واتفاقيّاً، لأن مائيس بمستلزم للشيء قد يجامع ملازمه.

### قال: ولاالأخيران:

أقول: الضرب الرابع والخامس من هذا الشكل عقيمان اذا كانت احدى المقدمتين التفاقية، والأنجرى لزومية، أمّا أذا كانت الصغرى اتفاقية فلأنه يصدق: «كلّما كان السواد لوناً» لوناً كان الفرس حسّاساً كان السواد لوناً» لوناً كان الفرس حسّاساً كان السواد لوناً» لزوميّاً وهليس البثة اذا كان الفرس حيواناً كان حسّاساً» لزوميّاً واتفاقيّاً، لأوميّاً ما كان المرس حيواناً كان حسّاساً» لزوميّاً واتفاقيّاً، لأن المساحب للشيء قد لايكون ملازماً لملازمه.

وأمّا اذا كانت لزوميّة فالآنه يصدق: «كلّما كان الفرس حاراً كان حيواناً» لزوميّاً، و«لليكن اذا وربيّاً» ووليس البينة اذا كان الفرس جسماً كان حاراً» اتفاقياً، مع كذب قولنا: «قدلايكون اذا كان الفرس حيواناً كان جسماً» لزوميّاً واتفاقيّاً، لأن الملزوم للشيء، قدلايجامع لازمه اذا كان كاذباً، وكذا لوكانت الصغرى جزئية.

### \* \* \*

### قال: والباق ينتج اتَّفاقيَّة.

#### \* 涂

أقول: الباقي من الخناطات من اللزومية والاتفاقية في الأشكال الأربعة ينتج اتفاقية، وهو الصغرى اللزومية في الشكل الأول اذا كانت الكبرى سالبة، والاتفاقية اذا اتفقتا في الايجاب، والسالبة الاتفاقية في الشكل الثاني، وضروب الشكل الثالث التي كبراها موجبة، سواء كمانت الشفل الرابع اذا كانت كبراهما أتفاقية، والضرب الثالث اذا كانت كبراهما أتفاقية، والضرب الثالث اذا كانت كبراه لزومية.

أمّا الأول: فلأنّ انتفاء المجامعة بين الشيء واللازم في الصدق يقتضي انتفاؤها بينه وبين ملزومه، وأمّا الشاني فلأن مجامعة الشيء مع الملزوم في الصدق تدل على المجامعة مع الملزم، وأمّا الشالث فكالأول، وأمّا الرابع فكالناني، وكذا الحامس والسادس كالأول والثالث.

### [النتيجة في القياس المختلط من الاتفاقية والزومية]

قال: وأقما المنتسجة اللزوميّة منها فالوجبة ممتنمة، والسالبة بشرط أن لايكون المقدم كاذباً يلزم حيث يلزم الاتفاقية موجبة.

#### \* \*

أقول: المختلط من الا تفاقيّات واللزوميّات يستحيل أن ينتج نتيجة لزومية موجبة.

لأنّا قد بيّنا أن النتيجة تتبع أخس المقدمتين، وهي الاتفاقية هيهنا ويجوز أن ينتج لزوميّة سالبة بشرط أن يكون مقدم السالبة صادقاً لأن صدق الموجبة الاتفاقية يستلزم سلب اللزوم بين الطرفين، وأنّا اشترطنا كون مقدم السالبة صادقاً لأن الموجبة الاتفاقيّة التي هي ملزومة للسالبة اللزوميّة إنّا تصدق أذا كان المقدم صادقاً.

والوجه انّه لاحاجة الى هذا الشرط، لأنّا اذا جعلنا السالبة اللزوميّة لازمة للموجبة الا تضافية ــ ولايصدق الآ في موضع صدقها والطرفان هما طرفاها ــ لم تبق حاجة الى هذا الشرط، لأنّه ثابت وان لم يذكر.

### \* \* \*

قال: ودونها ايضاً من صغرى موجبة لزومية في الشكلين الآخرين بشرط صدق مقدم الصغرى.

### \* \*

أَقِول: السالمة اللزومية قد تصدق بدون صدق الموجمة الاتفاقية اذا كان القياس من صغرى موجمة لزومية، وكبرى سالمة اتفاقية، اذا كان مقدم الصغرى صادقاً، فانّه ينتج سالمية لزومية في الشكلين الآخرين.

مشلاً اذا صدق: «كلّما كان أب فحج د» لزوميّة، و«ليس البنّة اذا كان هزف أ ب» اتفاقية، ينتج: «قدلايكون اذا كان ج دفه ن» لزوميّة، والا لصدق نقيضه حوهو «كلّما كان ج دفه خان» لزوميّة وذلك يستلزم صدق هزمع أب، لأن أب الذي هو ملزوم لج دصادق حفيصدق لازمه حوهوج دحفيصدق هزه فيلزم اجتماع هزوأ  على الصدق، و يكذب الكبرى \_ هذا خلف \_ فلهذا اشترط المستنف هنا صدق مقدم الصغرى.

### [انتاج القسم الثاني من المتصلات]

قال: والشافي وهو المشترك في جزء غيرتام من كليتها، ويشترط أن يكونا موجبتين غير جزئيتين مماً، ولايخلوامًا أن يقع في التاليين، أو في المقدمين، أو في تالي الصغرى ومقدم الكبرى، أو بالمكس.

والجزءان المشتملان على المشترك يشترط فيها أن يكونا على هيئة ضرب منتج من الأشكال لينتج متصلة مقدمها مقدم الصغرى وتاليا متصلة من مقدم الكبرى ونتيجة التالين.

### 华 癸

أقول: الشرطيستان المتصلتان اذا اشتركتا في جزء غيرتام من المقدمتين، فلايخلو عن أقسام أربعة:

أُحَدُها: أن يكون الاشتراك بين تالي الصغرى وتالي الكبرى، كقولنا: «كلّما كان أ ب فج د، وكلّما كان هـ زفكل د ط».

وثانيها: أن يكون الاشتراك بين المقدمين، كقولنا: «كلّما كان أ ب فرج د، وكلّما كان ب ط فرهر زي.

وثالشها: أن يكون الاشتراك بين تالي الصغرى ومقدم الكبرى، كقولنا: «كلّما كان أُ ب فـج د، وكلّما كان ج ط فـ هـ ز».

ورابعها: أن يكون الاشتراك بين مقدم الصغرى وتالي الكبرى ــ عكس الثالث ــ كقولنا: «كلّما كان أب فرج د، وكلّما كان هـ زفكل ب ط ».

و يشترط في هذه الأقسام الأربعة ايجاب المقدمتين معاً وكليّة احديها.

و يشترط في الأول اشتمال المتشاركين على هيئة تأليف منتج من تأليفات الأشكال الأربعة، ولمنا اشترطنا كليّة احدى المقدمتين جازأنيكون احديها جزئية، فيحصل في كل

شكل ثلاثة أصناف (أضعاف \_ ن) مافي الحمليات، و ينتج متصلة مقدمها مقدم الصغرى، وتاليها متصلة مقدمها مقدم الكبرى، وتاليها نتيجة التأليف بين التاليين.

مشاله: «كلّها كان أب فكل ج د، وكلّها كان هـ زفكل د ط» ينتج: «كلّها كان أ ب فـان كـان هـ زفكل ج ط» لأنه كلّما كان أب فان كان هـ زفكل ج د، وكل د ط، وكلّها كان كل ج د وكل د ط فكل ج ط ــ وهو المطلوب.

وقس على ماذكرنا باقي ضروب الشكل الأول وضروب باقي الأشكال.

### \* \* \*

قال: وفي الشاني يكون نقيضا هما كذلك ليرتد المقدمتان بمكس النقيض الى الأول، و يكون المقدمان في النشيجة وتاليها نقيضي تالي المقدمتين، وتالي التالي نتيجة نقيض المقدمين.

أقول: يشترط في القسم الثاني من الأقسام الأربعة ـ وهو أن يكون الاشتراك بين المقدمين \_ بأن يكون الإشتراك إلى منتج المقدمين \_ بأن يكون نقيضها \_ أعني الجزئين المشتملين على المشترك ـ على تأليف منتج من الأشكال الأربعة.

مثاله: «كلّما كان ليس كل أب فح د، وكلّما كان ليس كل ب ه فح ط» ينتج: «كلّما كان ليس كل ب ه فح ط» ينتج: «كلّما كان ليس ج د فان كان ليس ج ط فكل أه» لانمكاس العمرى الى قولنا: «كلّما المنقيض الى قولنا: «كلّما كان ليس ج د فكل أب»، واتمكاس الكبرى الى قولنا: «كلّما كان ليس ج ط فكل ب ه» فيرجع هذا القسم الى القسم الأول و ينتج ماذكرناه.

فالمقدمان في النتيجة وتالها أعني: «ليس ج د» و«ليس ج ط» نقيضا تالي المقدمتين، وتالي السنيجة وتالها أعني: «كل أ ه» ــ الذي هو نتيجة «كل أ ب» و«كل ب هـ» وهما نقيضيا المقدمين ــ فالحاصل ان النتيجة متصلة مقدمها نقيض تالي الصغرى، وتالها نتيجة نقيضي المقدمين.

... قال: وفي الثالث والرابع أن يكون عين الواقع في التالي مع عين الواقع في المقدم أو مع فقيضه كذلك ليمكس تلك المقدمة أحد المكسين، وتكون النتيجة امّا كليّة تالها جزئيّة، أو بالمكس، وامّا كمامرٌ.

### \* \*

أقول: يشترط في القسم الثالث \_ وهو أن يكون الاشتراك بين تالي الصغرى ومقدم الكبرى أن يكون عين الواقع في التالي مع عين الواقع في المقدم أو مع نقيضه على هيئة منتجة واقمة على أحد الأشكال الأربعة لتنعكس المقدمة المشاركة للمقدمة الأنحرى في المقدم المستوى \_ ان كانت المشاركة بين عين تالي الصغرى وعين مقدم الكبرى \_ وعكس النقيض إن كانت المشاركة بين عين تالي الصغرى ونقيض مقدم الكبرى، وكذا يشترط في القسم الرابع أن يكون عين الواقع في مقدم الصغرى مع عين الواقع في تالي الكبرى أو مع نقيضه على هيئة منتجة واقمة على أحد أنحاء الأشكال الأربعة، لتنعكس المقدمة أحد المكسين \_ على ماتقدم.

مشاّل القسم الأول \_ وهيئة الانتاج واقعة بين عين التالي وعين المقدم \_ قولنا: «كلّما كان ج د فقد يكون كان ج د فقد يكون اذا كان ج د فقد يكون اذا كان ج ط فكل أ هـ» لأنّا نعكس الكبرى جزئية بالعكس المستوى، ليرجع الى القسم الأول، وهو أن تكون الشركة بين التالين و ينتج ماذكرناه.

مثاله \_ وهيئة الانتاج واقعة مع عين التالي ونقيض المقدم \_ قولنا: «كلّها كان أ ب فكل ج د، وكلّها كان ألب فكل ج د، وكلّها كان أب فان كان ج ط فكل ج ه» لاثما نمكس الكبرى عكس النقيض الى قولنا: «كلّها كان ليس ج ط فكل د هـ» و ينتج ماذكرناه، وهي متصلة كليّة مقدمها مقدم الصغرى، وتاليها متصلة مقدمها تالي الكبرى، وتاليها نتيجة التأليف بن تالي الصغرى ونقيض مقدم الكبرى.

مثال القسم الثاني \_ والشركة بين عين مقدم الصغرى وعين تالي الكبرى، و ينتج متصلة جزئية مقدمها تالي الصغرى، وتاليا متصلة كلية مقدمها مقدم الكبرى، وتاليا نتيجة التأليف بين مقدم الصغرى وتالي الكبرى \_ كقولنا: «كلّما كان كل أب فرج د، وكلّما كان ج ط فكل ب هـ» ينتج: «قديكون اذا كان ج د كلّما كان ج ط فكل أهـ» لاتّا نعكس الصغرى الى قولنا: «قديكون اذا كانج د فكل أب» ليرجع الى القسم الأول الذي تقع الشركة فيه بين التالين و ينتج ماذكرناه.

مشاله \_ والشركة بين نقيض مقدم الصغرى وعين تالي الكبرى، و ينتج متصلة كليّة مقدمها نقيض تالي الصغرى، وتاليا نتيجة مقدمها مقدم الكبرى، وتاليا نتيجة التأليف بين نقيض مقدم الصغرى وعين تالي الكبرى.

مثاله: «كلّما كان ليس كـل أب فج د ، وكلّما كان ج ط فكل به هـ» ينتج: «كلما كان ليس كل ج د فكلما كان ج ط فكل أهـ» لأنا نمكس الصغرى بمكس التقيض ليرجم الى القسم الذي تكون الشركة فيه بين التالين.

فقد ظهر أن النتيجة امّا كليّة تالها جزئيّة \_ كها في نتيجة تقدير الأول من القسم الأول \_ \_ أو بالمكس، وهو أن تكون النتيجة متصلة جزئيّة تالها متصلة كليّة صكمافي نتيجة التقدير الأول من القسم الثاني \_ وامّا كمامرً \_ وهو أن تكون النتيجة كليّة وتالها كلّي، وهو نتيجة التقدير الثانى من القسمن معاً.

### [انتاج القسم الثالث من المتصلات]

قال: والثالث وهو المشترك في جزء تام في احديها، غير تام في الأخرى، و يكون ذات التام بسيطة والأخرى مركبة، مثلاً تكون الأولى من حليتين، والأخرى من مقلم حلية وتال مقصلة، ليكون المشترك جزءاً من الأولى وجزء جزء من الأعرى، و باقي الشروط كها مرّ. وأذا عرفت الأصول فعليك البيان وايراد الأمثلة، ولك أن تركّب عرة بعد أخرى.

非 弊

أقول: هذا القسم الثالث \_ وهو الذي يكون المشترك جزءاً تاماً من احدى المقدمتين غير تام من الأخرى \_ إنّا بتحقق في هذا القسم بأن تكون احدى المقدمتين شرطية مركّبة من جزئين \_ أحدهما شرطي والأخرى البسيط منها، مثلاً تكون البسيطة من حمليّتين، والأخرى من مقدم حمليّة وتالٍ متّصلة، ليكون المشترك جزءاً تاماً من المقدمة الأولى، وغيرتام من الأخرى.

كقولنا: «كلّما كان أب فكلّما كان ج د فد فد ز، وكلّما كان ه زفج ط» ينتج: «كلّما كان أب فكلّما كان ج د فرج ط».

و يستشرط اشتمال المقدمة البسيطة مع الشرطية التي هي جزء من المقدمة المركبة على تأليف منتج من احدى الأشكال الأربعة.

### \* \* \*

واذا عرفت الأصول فعليك البيان وايراد الأمثلة للأقسام التي نذكرها، ولك أن تركب مرة بعد أخرى، لأن المقدمة البسيطة اذا كانت مركبة من شرطيتين، كانت المركبة مركبة من شرطيتين احديها بسيطة والأخرى مركبة، وعلى هذا القياس. كقولنا: «كلّما كان كلّما كان أب فحرج د، فكلّما كان هـ زفح ط، وكلّما كان كلّما كان هـ زفح ط ف م د، وكلّما كان د ل ف كع» ينتج: «كلّما كان كلّما كان كلّما كان أب فحح»

واعلم ان الشرطيّة التي هي جزء الشرطية المركبة، يجوز أن تكون متّصلة، وأن تكون منفصلة، وعلى كلا التقديرين، فهي امّا نالي الصغرى أومقدّمها أو نالي الكبرى أومقدهها، فالأقسام ثمانية، والأشكال الأربعة تنعقد في كل قسم منها.

مثالٌ المتصلة الجزء والشركة مع التالي، قولنا: «كلّيا كان أب فكلّيا كان ج ط فـ هـ ز، وكلّيا كان هـ ز فـ كـ ل» ينتج: «كلّيا كان أب فكلّيا كان ج ط فـ كـ ل» وقلمضى ذكره.

ومثاله، والشركة مع المقدم: «كلّما كان كلّما كان هـ ط فـ د ز فـ ج د، وكلّما كان د ز فـ كـ ك» ينتج: «قديكون اذا كان ج د فكلّما كان هـ ط فـ كـ ل».

مشاله من منفصلة الجزء والشركة مع التالي: «كلّما كان هـ زفدانما امّا أب أوج د، وكلّما كان ج د فرج ط» ينتج: «كلّما كان هـ زفكلًا لم يكن أب فرج ط».

مثاله والشركة مع المقدم: «كلّما كان داغاً امّا أب أوج د فد هـ زَه وكلّما كان ج د ف ج ط» يستسج: «قديكون اذا كان هـ زه فكلّما لم يكن أب فدج ط» وعليك بيان باقي الأمثلة.

### [انتاج القضايا المؤلّفة من المنفصلات]

قال: وأقما المؤلّفة من المنفصلات فالشرط ايجاب المقدمتين، وأن لاتكونا ممآجزئيتين ولامانحتي الجسم، وليكن أجزاؤها النين فقط، ولايكون في هذا التأليف بين حدي النتيجة ولابين المقدمتين امتياز بالطبع فلايتألف أشكال، واذا جعل احديها صغرى تكون النتيجة بحسها.

### 浆 袋

أقول: هذا هو القسم الثاني من الأقسام الخسة \_ وهو المؤلّف من المنفصلات \_ وأقسامه ثلاثة ايضاً؛ لأن المشترك اتا جزء تامّ من كل واحدة من المقدمتين، أو غيرتامً منها، أو تامّ من احديها غيرتامّ من الاخرى، وشرط الجميع ايجاب المقدمتين، وكلية احديها، وأن لا تكونا مانعتي الجمم.

أمّا بكيان المشرط الأولى: فلأن السالبتين عقيمتان لصدق قولنا: «ليس البتة إمّا أن يكون حيواناً أو ناطقاً» مع التلازم، يكون هذا الشيء إنساناً أو حيواناً، وليس البتة إمّا أن يكون حيواناً أو ناطقاً» مع التلازم، ولم بدلنا الكبرى بقولنا: «ليس البتّة إمّا أن يكون هذا العدد زوجاً أو فرداً، وليس البتّة إمّا أن يكون هذا العدد زوجاً أو فرداً، وليس البتّة إمّا أن يكون هذا العدد زوجاً أو غرداً، وليس البتة إمّا أن يكون فرداً أو عدداً» مع التلازم، ولوبدلنا الكبرى بقولنا: «ليس البتة إمّا أن يكون فرداً او غير منقسم بمساو يين» ثبت التعاند.

وأقا الثاني: فلأنه لاقياس عن جزئيتين.

وأقما الشالث: فلمحصول التلازم تارة والتعاند أخرى، فانّه يصدق «إمّا أن يكون هذا الشيء انساناً أو حجراً، وامّا أن يكون حذا الشيء انساناً أو حجراً، وامّا أن يكون حجراً أو ناطقاً» مع التلازم، ولوبدلنا الكبرى بقولنا: «إمّا أن يكون حجراً أو فرساً» ثبت التعاند.

والحق جواز استنتاج مانعتي الجمع متصلة جزئيّة من نقيضي الطرفين، لاستلزام الأوسط نقيض كل واحد من الطرفين، وانتاجها المطلوب من الثالث.

اذا عرفت هذا \_ فكنفرض المنفصلتين كل واحدة منها ذات جزئين فقط \_ فنقول:

لايكون في هذا التأليف امتياز بين حدي النتيجة ولابين المقدمتين طبعاً بل وضعاً بل طبعاً على وضعاً على المتقدم من عدم الامتياز بين أجزاء المنفصلة، ولايتميز فيه شكل عن شكل، بل اذا جعلنا احدى المقدمتين صغرى والأنحرى كبرى، حصلت النتيجة بحسبها بأن يكون مقدمها من الصغرى، وتاليها من الكبرى.

### \* \* \*

قال: امّا المُشتركة في تامّين، فالمؤلفة من حقيقيتين لاتفيد حكماً لوجوب اتحاد الباقيين، أو لتلازمها، و تنتج من عين كل واحد منها ونقيض الآخر حقيقيّة.

容 彩

أقول: هذا هو القسم الأول من الأقسام الثلاثة، وهو أن يكون المشترك فيه جزءاً تامّاً من المقدمتين، وأقساهه سنّة.

أولها مايسالف من منفصلتين حقيقيتين، وقد ذهب الشيخ أبوعلي الى أنه لاينتج، لأن الطرفين \_ أعني الأصغر والأكبر \_ لابة وأن يقحدا أو يتلازما، لأن الأوسط إن كان نقيضاً لها اتحدا، وان كان لازماً مساوياً لأحدهما أو لها معا تلازما، واذا وجب اتحاد الطرفين أو تلازمها استحال التعاند بينها.

والممتأخرون استنتجوا منه متصلة مؤلّفة من عين الأصغر والأكبر والمقدم أيهها كان, أو المنفصلة الملازمة لهذه المتصلة, وهي الحقيقيّة المؤلّفة من عين أحد الطرفين ونقيض الآخر، لاستحالة الجمع بين الشيء ونقيض لازمه المساوي والحلؤعنها، وهي منفصلتان حقيقيتان، وكذلك ينتج مانعتى الجمع والحلؤ بالمهنى الأعمّ.

والمصنف \_ رحمه الله \_ استنتج الحقيقية المؤلفة من عين أحد الطرفين ونقيض الآخر، كقولنا: «العدد امّا زوج أو فرد، وامّا أن يكون فرداً أو منقسماً بمتساويين» فانه ينتج «امّا أن يكون زوجاً أو يكون أن يكون زوجاً أو يكون منقسم بمتساويين»، و ينتج أيضاً: «امّا أن لايكون زوجاً ، أو يكون منقسماً بمتساويين» لاستلزام المقدمة الأولى: «كلّما كان العدد زوجاً لم يكن فرداً» واستلزام الثانية: «كلّما لم يكن فرداً كان منقسماً بمتساويين» و بالعكس \_ وهويستلزم ماقلناه\_. قال: والمؤلّفة من الصنفين ننتج من عين جزء مانعة الجمع، ونقيض جزء مانعة الحلو ـــ مانعة جمع؛ ومن نقيض ذلك وعين هذا ـــ مانعة خلو ـــ كُلّيّة في الكل ان كانتا كليّتين، واللّ فجزئية.

أقول: الأقسام الخمسة الباقية \_ وهي المؤلّفة من مانعة الجمع والحقيقيّة، والمؤلّفة من مانعة الجمع والحقيقيّة، والمؤلّفة من مانعة الجمع والمؤلّفة من مانعقي الجمع، والمؤلّفة من مانعتي الخلوّ تنتج الثلاثة الأول منها نتيجة واحدة هي منفصلتان احديها مانعة الجمع من عين جزء مانعة الجمع من عين جزء مانعة الجمع ونقيض جزء الأخرى، والثانية مانعة الحلوّ من نقيض جزء مانعة الجمع وعن جزء الأخرى.

فائه اذا صدق: «دائماً اتا أب أوج د» مانعة الجمع و«دائماً اتاج د أو هـ ز» مانعة الخلو، يستج: «دائماً اتا أب أو ليس هـ ز» مانعة الجمع، و«دائماً اتا ليس أب أو هـ ز» مانعة الخلو؛ لأن مانعة الجمع تستلزم: «كلّما كان أب لم يكن ج د» ومانعة الخلوتستلزم: «كلّما لم يكن ج د فـ هـ ز» وهما يستجان: «كلّما كان أب فـ هـ ز» مـ وهو يستلزم المنفصلتين.

وكذا اذا كانت احديها حقيقية والأخرى مانعة الجمع أو مانعة الخلق لاستلزام صدق الحقيقية احديها.

وتكون النتيجة كليّة في الأقسام الثلاثة \_ ان كانت القدمتان كليّتين \_ وجزئية \_ إن كانت احدى المقدمتن جزئية.

\* \* \*

قال: والمؤلّفة من كليتين مانعتي الخلوّتنتج جزئية مانعة خلوّ أو مانعة جمع من نقيض أحد الباقيين وعين الآخر.

\* \*

أقول: هذا هو القسم الخامس من أقسام المؤلّف من المنفصلات، وهو المتألّف من مانعتي الخلو من نقيض أحد الجزئين

وعين الآخر، والثانية مانعة الجمع من ذلك ايضاً.

مشاله: اذا صدق: «داغاً آما أب أوج د، وداغاً امّا جد أو هر ز» مانعتا الحائق ينتج: «قد يكون امّا أب أو هر ز» مانعة الحائق ونتج: «قد يكون امّا أب أو ليس هر ز» كذلك، لأنّه يصدق: «كلّا لم يكن جد فرأب، وكلّا لم يكن جد فره وهوينتج من الثالث: «قديكون اذا كان أب فرهزي، ويستلزم المنفصلات المذكورة.

### \* \* \*

وأمّا القسم السادس \_ وهو المؤلف من مانعتي الجمع \_ فقد ذكر المصنف أولاً أنّه عقم، والممتأخّرون استنتجوا منه متصلة موجبة من نقيضي الطرفين، لأنّه اذا صدق: «دائماً امّا أب أوج د» و«دائماً امّا ج د أو هـ ز» مانعتا الجمع، صدق: «قديكون اذا لم يكن أب أب وكلّما كان ج د لم يكن هـ ز» بم لم يكن هـ وكلّما كان ج د لم يكن أب، وكلّما كان ج د لم يكن هـ ز» ومما يستجان المطلوب من الثالث، وذلك يستلزم صدق منفصلة مانعة الحلوم من عين أحد الطرفين ونقيض الآخر ومانعة الجمع من عكسه.

### [انتاج القسم الثاني من المنفصلات]

قال: وأقا المشترك في جزء غيرتام من كلتيها فالاشتراك امنا أن يكون بين جزء وجزء، أو بين جزء وكل، أو بين جزء وجزء و بين الآخر وكل جزء، أو بين كل جزء وكل جزء، أو بين كل جزء وجزء.

### er a

أقول: هذا هو القسم الثاني، وهو أن يكون الاشتراك في جزء غيرتام من المقدمتين. وأقسامه خمسة:

أحمدها: أن يشارك جزء واحد من احدى المقدمتين جزءاً واحداً من الأخرى فقط، كقولنا: «داغاً امّا كل أب أو كل ج د، وداغاً امّا أن يكون كل هـ ز أو كل د ط، و ينتج منفصلة ذات أربعة أجزاء، أحدها نتيجة التأليف، والثلاثة الباقية هي الأجزاء التي لااشتراك فيها، فتكون نتيجة هذا القسم «امّا أن يكون أب وكل د ط، وامّا أ ب وهد زه واتما كلّ ج ط، واتما كل ج د وهـ ز»؛ والمتأخّرون قالوا: ينتج دائماً: «اتما كل أ ب، أو كل ج ط، أو كل هـ ز».

آلشاني: أن يشارك جزء واحد من احدى المقدمتين كل واحد من جزئي الأخرى، كقولنا: «داغاً اتا كل أب او كل ج د، وداغاً اتا أن يكون كل ده، أو يكون كل ده، يستج: «داغاً اتا كل أب وكل دط، واتا كل أب وكل ده، واتا كل جها واتا كل جها واتا كل جها المناع خلق الواقع عن التأليفين المنتجين لأحد الجزئين الآخرين، ومن أحد الجزئين الأولين؛ والكَاتَحون قالوا: انّه ينتج: «دائماً اتا أب أو كل جط، أو كل جها».

الشالث: أن بشارك أحد جزئي احديها أحد جزئي الأخرى فقط، والجزء الآخر بشارك كل واحد من جزئي الأخرى، كقولنا: داغاً انا كل أب أو كل ج د، وداغاً اتا أن يكون كل وحد أو كل ج د، وداغاً اتا أن يكون كل وط أو كل د أ» ينتج: «اتا كل أب وكل دط، أو بعض ب د؛ أو كل ج د وكل دأ، لامتناع خلو الواقع عن مجموع الجزئين الغير المتشاركين وعن أحد التأليفات الثلاثة المنتجة، والمتأخرون قالوا: ينتج نتيجتين: احديها: «داغاً اتا كل أب أو كل ج ط أو كل ج أ، والثانية: «داغاً اتا كل أب أو كل ج ط أو كل ج أ» والثانية: «داغاً اتا كل ج أ أو بعض ب د أو كل د ط».

الىرابىع: أن يـشارك كل واحد من جزئي احديها كل واحد من جزئي الأخرى، كقولنا: «دائماً امّا كل أ ب أو كل ج ب، ودائماً امّا كل ب ط، أو كل ب هـ» ينتج: «امّا كل أ ط، أو كل أ هـ، أو كل ج ط، أو كل ج هـ».

الخاهس: أن يشارك أحد جزئي احدى المقدمتين أحد جزئي الأخرى، والجزء الآخر من الأولى للآخر من الأخرى، كقولنا: «داغاً امّا أن يكون كل أب أو كل ج د، وداغاً امّا كل به هـ أو كل ج ط؛ أو كل ج ط؛ أو كل ج ط أو كل ب هـ» وكل به هـ» والمتأخرون قالوا: ينتج نتيجتين: احديها: «امّا كل أ هـ أو كل د ط» باعتبار مشاركة أب لكل ب هـ؛ والثانية «امّا كل ج ط أو كل أب وكل ب هـ» باعتبار مشاركة ج د لكل د ط.

<sup>1)</sup> الظاهر وقوع مقط في المثال والصحيح: «امّا كل أب وكل دط، أو بعض بد؛ أو كل ج ط، أو كلّ ج أه.

قال: واَلْنَاني والثالث مختلفان باختلاف المقدمتين.

\* \*

أقول: القسم الشافي من هذه الأقسام \_ وهو الذي يشارك فيه أحد جزئي احدى المقدمتين كل واحد من جزئي الأخرى \_ ينقسم قسمين: أحدهما أن يكون الجزء المشارك لكل واحد من الجزئين جزءاً من الصغرى والجزءان المشاركان له جزئين للكبرى؛ والثاني أن يكون بالمكس من ذلك ، فيكون الجزء المشارك لكل واحد من الجزئين جزءاً من الكبرى، والجزءان المشارك لكل واحد من الجزئين جزءاً من الكبرى، والجزءان المشاركان له جزئين للصغرى.

والقسم الشالث \_ وهوأن يشارك أحد جزئي احدى المقدمتين أحد جزئي الأخرى فقط، والجزء الآخرمها يشارك كل واحد من جزئي الأخرى \_ على قسمين ايضاً:

أحدهما: أن يكون أحد جزئي الصغرى مشاركاً لكل واحد من جزئي الكبرى، والجزء الآخر من الصغرى مشاركاً لأحد جزئي الكبرى، والثاني: أن يكون أحد جزئي الكبرى مشاركاً لكل واحد من جزئي الصغرى، والجزء الآخر من الكبرى مشاركاً لأحد جزئي الصغرى.

\* \* \*

قال: والمنتبجة تكون ذات أربعة أجزاء بحسب الاقترانات الممكنة، يشتمل منها في الأول قرينة واحدة، وفي الثاني والحامس قرينتان، وفي الثالث ثلاث قرائ، وفي الرابع أربع قرائن ـ على النتائج الحملية، وباقي الأجزاء يشتمل على أجزاء المقدمتين التي لايتشارك، وتكون النتيجة مانعة خلق كلية من كليتين، والأ فجزئية.

\*\* \*

**أقول:** النتيجة في هذه الأقسام الخمسة تكون ذات أربعة أجزاء ــ على مابيتناه في الأمثلة ــ وذلك بحسب الافترانات الممكنة:

في القسم الأول أحد أجزاء النتيجة نتيجة التأليف، وهو قرينة واحدة بين كل ج د، وكل دط؛ والثلاثة الأخر الباقية هي الأجزاء التي لااشتراك فيها.

وفي القسم الثاني والحامس قرينتان: فني الثاني بين كل جد، وبين كل دط، وبينه وبين كل دط،

وفي القسم الثالث ثلاث قرائن: قرينة بين كل أب وكل د أ، وقرينة أخرى بين كل ج د وكل د ط، وقرينة ثائثة بينه وبين كل د أ.

وفي المرابع أربع قرائن: احديها بين كل أب وكل ب ط، والثانية بينه و بين كل ب هـ، والثالثة بين كل ج ب وكل ب ط، والرابعة بينه و بين كل ب هـ.

وهذه النتائج كليَّة ان كانت المقدمتان كليَّتين، وجزئية ان كانت احديهما جزئية.

### [انتاج القسم الثالث من المنفصلات]

قال: وأتما المشتركة في تام وغيرنام فبكون احديها \_ مثلاً \_ من حليتين، والأخرى من حملية ومنفصلة؛ والنتيجة من حملية ومنفصلة هي نتيجة المنفصلتين \_ أعني الأولى وجزء الأخرى \_ وهي بالحقيقة كبسيطة ذات ثلاثة أجزاء \_ والشرائط كها مرّت.

\$ \$

أفول: هذا هو القسم الشالث بدوهو أن يكون الاشتراك في جزء تام من احدى المقدمتين غير تام من الملك المقدمة الأخرى، ويجب أن تكون احديها أبسط من الأخرى، مثلاً تكون احديها أبسط من الأخرى، مثلاً تكون المسيطة مؤلفة من المسيطة مؤلفة من حلية ومنفصلة ، والنتيجة منفصلة مؤلفة من حلية ومنفصلة هؤلفة من حلية ومنفصلة هؤلفة من المنفصلة الأولى وجزء الأخرى.

كقولنا: «دائماً امّا أن يكون أب أوج د، ودائماً امّا هـ زوامّا أن يكون امّا جد أوج هلا يستج: «دائماً أمّا هـ زوامًا أن يكون أب أو ليس ج د»، وهذه النتيجة بالحقيقة من نصلة بسيطة مركبة من ثلاثة أجزاء: أحدها الجزء الغير المشارك والجزءان الباقيان هما نسيجتا المنفصلتين، والشرائط كما مرّت من وجوب ايجاب المقدمتين وكونها حقيقيتين، أو مانتي الحقية، أو عنطقتين، وأن لاتكونا مانعتي جم وكلية احديها.

وشرائط الانتباج في كل شكل ثابتة هنا بين المقدمة البسيطة والمنفصلة التي هي جزء الشرطية المركبة.

[القياسات المركبة من المنفصلات والمتصلات] قال: وأمّا المؤلّفة من المتّصلات والمـنفصلات فالمشّركة منها في تامّين أربعة أصناف، لأن الاشتراك يكون امّا في مقدم المتصلة أو في تاليها، وهي امّا صغرى أو كبرى.

أقول: هذا هو القسم الثالث من أقسام القياسات الشرطيّة، وهو المؤلّف من المتّصلات والمنفصلات، وأقسامه ثلاثة:

الأول أن يـقع الاشتراك في جزئين تاتمين من المقدمتين، وأقسامه أربعة ـــ لأن المتصلة اتما أن تقع صغرى، أو كبرى، وعلى كلا التقديرين فالشركة اتما في مقدمها، أو تاليها.

قال: ولاينتج من منفصلة سالبة، ولامن جزئيتين، و يشترط في سالبة الاتفاق صدق المقدم ليمكن ردّها الى موجبة تلزمها من جنسها.

أقول: شرط هذا القسم أمور ثلاثة: أحدها أن تكون المنفصلة موجبة، والثاني كليّة احدى المقدمين، والثانث أن يكون مقدم السالبة الاتفاقية صادقاً بمكن ردّها الى موجبة اتضافية مثلقة من المقدم ونقيض التالي، ضرورة ان السالبة الاتفاقية اذا كان مقدمها صادقاً كان تالها كاذباً فيصدق نقيضه.

والأقرب في الشرط الأول التفصيل، فان المنفصلة ان كانت مانعة الجمع لم تنتج وهي سائبة للاختلاف، أمّا مع توافق الطرفين فكالانسان مع الناطق بتوسط الحيوان بأن نقول: «كلّما كان هذا انساناً فهو حيوان، وليس البتة امّا أن يكون حيواناً أو ناطقاً» وأمّا مع النماند فلوبدلنا الكبرى بقولنا: «ليس البتة امّا أن يكون حيواناً أو فرساً».

وان كانت مانمة الخلق أنتج منفصلة مانمة الحلق لاستلزام جواز الحلق عن الشيء واللازم جواز الحدلم عنه وعن اللزوم، فاطلاق المصدّف ... رحمه الله تمالى ... بأن «المنفصلة لا تنتج اذا كانت سالبة» محمول على هذا التفصيل.

قال: والمنتجة من كل صنف ستة وثلا ثون قرينة.

أقول: الضروب المنتجة في كل صنف من هذه الأصناف ستة وثلاثون ضرباً:

لأن المشصلة امّا لزوميّة أو اتفاقيّة، وعلى كلاالتقديرين فهي امّا موجبة أو سالبة، وعلى التقادير الأربعة فهي امّا كليّة أو جزئية فهذه ثمانية...

والمنفصلة اتما حقيقيّة أو مانعة الجمع أو مانعة الحلق، وعلى التقديرات الثلاث فهي اتما كليّة أو جزئية \_ فالأقسام سئة\_.

فهذه ثمانية وأربعون ضرباً، لكن يسقط منها مايتألَف من جزئيتين ـــ وهو الني عشر ضرباً ــ يسبق المنتج ستة وثلاثون ضرباً ـــ و باعتبار ماجوّزناه نحن من كون المنفصلة المانمة الحلوّسالية يزيد الضروب على هذه.

مثال مايقع الاشتراك فيه مع قالي المتصلة وهي صغرى قولنا: «كلّما كان أب فكل ج د، ودائماً امّا كل ج د أو هـ ز» مانعة الجمع، ينتج: «كلّما كان أب فليس هـ ز» لاستلزام المنصلة: «كلّما كان ج د لم يكن هـ ز».

مثاله والمتصلة كبرى: «دامًا امّا أب أوج د، وكلّم كان هـ زفكل ج د» ينتج: «كلّم كان هـ زفكل ج د» ينتج:

مشاله ـ والشركة مع المقدم والمتصلة صغرى ــ: «كلّما كان ج د ف أ ب، وداغاً امّا ج د أو هـ أب، وداغاً امّا ج د أو هـ ف) مانحة الجبم، ينتج: «قديكون اذا كان أ ب فليس هـ ف) لا تتران المتصلة اللازمة للكبرى مع الصغرى من الثالث وانتاجها المطلوب.

مثاله وهي كبرى: «دائماً امّا أب أوج د، وكلّها كان ج د فـ هـ ز» ينتج: «قديكون اذا لم يكن أب فـ هـ ز». وعليك أن تعدّ جيم الأقسام فان هذه أصولها.

\* \* \*

قال: والنتائج تكون من الجنسين كليّة ان كانت من كليتين، والبيان بردهما الى جنس واحد أسهل.

\*\* \*\* أقول: النتائج في هذا القسم تكون متصلة كها ذكرنا، وذلك بأن ترد المنفصلة الى المتصلة اللازمة لها وتضمها الى المقصلة لينتج ماذكرناه، وقدتكون منفصلة، بأن ترد المتصلة الى المنفصلة الله المنفصلة الأخرى لتنتج منفصلة.

مشاله: اذا قلنا في المثال الأول ان النتيجة: «كلّها كان أب فلبس هد في حيث رددنا المستفسلة الى المتصلة على المتصلة الى المنفسلة قلنا: ان المتصلة يلزمها «دائماً امّا ليس أبوج دي مانعة الخلق ونضتها الى الكبرى وهي «دائماً امّا جد أو هد في ينتج: «دائماً امّا أب أو هد في لأنّا قد بيّنا ان القياس المركب من المختلفتين ينتج مانعة الجمع من عين جزء مانعة الجمع ونقيض جزء مانعة الجمع وعين جزء مانعة الجنوب وهكذا باقى الأقسام...

اذا عرفت هذا فالنتيجة من الجنسين أعني من المتصلة أو المنفصلة \_ تكون كليّة ان كانت المقدمتان كليّتن، وان كانت احديها جزئية كانت النتيجة جزئية.

والبيان للنتائج برد الجنسين الى جنس واحد أسهل، كما قلنا انّه تردّ المتصلة الى المنفصلة و يصير الاقتران من منفصلتين، أو ترد المنفصلة الى المتصلة و يصير الاقتران من متصلتين.

وقد يمكن البيبان بغير ذلك كها تقول في القسم الأول: ان ج د اللازم لماند هـ ز في الصدق كان أ ب الملزوم معانداً له، اذاً لوجامعه في الصدق لجامعه اللازم.

هذا في انتاج المنفسلة، ولوأردنا انتاج المتصلة قلنا: لقاكان وضع الملزوم يستلزم وضع اللازم، وكان الملازم مسانداً لغيره في الصدق، وكان وجود أحد المعاندين يستلزم انتفاء الآخر، فيصدق: «كلّما كان أب فليس هد ز» وهو المطلوب ــ وكذا في باق الأمثلة ــ.

### [القسم الثاني من القياسات المؤلَّقة من المتصلات والمنفصلات]

قال: والمشتركة في غيرتاقين أيضاً أربعة أصناف ولترة المقدمتان الى أحد الجنسين ليرتة الى مامرً، و يعرف من ذلك حالها.

\* \*

أقول: هذا هو القسم الثاني من أقسام القياس المؤلِّف من المتصلات والمنفصلات ... وهو

أن يكون المشترك غير قام من كل واحدة من المقدمتين ـ واقسامه أيضاً أربعة، لأن المشترك امّا أن يكون جزءاً من تالي المتصلة أو من مقدمها، وعلى كلاالتقديرين فالمتصلة امّا صغرى أو كبرى فالأقسام أربعة:

أحدها أن تكون الشركة في التالي والمتصلة صغرى، مثاله: «كلّماكان أب فكل جد، وداغماً الما كل حده وداغماً الما كل حده فكلما لم يكن الما أما كل أب فكل جده فكلما لم يكن هو زفكل جده على الأن المنفصلة يلزمها: «كلّما لم يكن هو زفكل دط» وتبيّن حكمه مماتقةم في المتصلتين إذا اشتركتا في جزء غيرتام منها.

هذا أذا رددنا المنفصلة الى المتصلة، ولوعكسنا الحال بأن رددنا المتصلة الى المنفصلة أنتج: «امّا أن لايكون أ ب وكل د ط أو لايكون أ ب فـ هـ زه وامّا كل ج ط وامّا كل ج د فـ هـ ز» على ماتبيّن في المنفصلتين المشتركتين في جزء غيرتام منها.

النَّاني: أَن تكون الشركة في المقدم والمتصلة صغرى، كقولنا: «كلّما كان ج د ف أ ب، ودائماً امّا كل د ط أو هـ ز» مانعة الخلق ينتج بردّ النفصلة الى المتصلة: «قديكون اذا كان أ ب فاذا لم يكن هـ زفكل ج ط» لأنا نجعل المتصلة اللازمة للمنفصلة كبرى للصغرى وأنتج المطلوب لارتداده الى القسم الأول بعكس صغراه.

ولورددنا المتصلة الى المنفصلة أنتج: «قديكون اتما ليس أب وكل د ط، واتما ليس أب و هدره واتما ليس أب و هدره واتما كل ج ط، واتما كل ج د و هدري لأن المتصلة تنعكس الى قولنا: «قديكون اذا كان أب فكل ج د» و يرجع الى القسم الأول و يلزمه المنفصلة، فيحصل القياس من المنفصلتين و ينتج ماذكرناه.

الثالث أن تكون الشركة مع التالي والمتصلة كبرى، كقولنا: «دائما أمّا أن يكون هـ زأو كل جده أو كل جده أو كل جده وكل كل أب فكل د طا» ينتج متصلة بل المتصلة في القسم الأول \_ لأنّا نجمل المنفصلة كبرى ليرجع اليه و ينتج منفصلة \_ كها مرَّ في القسم الأول ايضاً، لأنَّه بقلب المقدمتين يرجع اليه.

الرابع أن يكون المشترك جزءاً من القدم \_ والمتصلة كبرى \_ كقولنا: «دامًا أمّا أن يكون هـ زأو كل ج د، وكلّما كان دط فأ ب، ينتج المتصلة بقلب المنصلة الى المتصلة،

والمنفصلة بقلب المتصلة الى المنفصلة ـ كما مرَّ في القسم الثاني لأنه بقلب المقدمتين يرجع اليه.

### [القسم النالث من القياسات المؤلَّفة من المتصلات والمنفصلات]

قال: والمشتركة في تام وغيرتام يكون ذات غير التام فيها مركبة من جزئين، أحدهما غير مشاركة والمشتركة في المشاركة وهي شرطية، فان كانت من جنس التي هي جزء منها كان التأليف كالقسم الذي نحن فيه، وان كانت من جنس ذات التام كان التأليف كالمشمين المقدمين، والأصناف والشروط والنتائج على قياس مامرً.

禁 蒜

أقول: هذا هو القسم الثالث من أقسام المؤلّف من المتصلة والمنفصلة \_ وهو أن تكون المشركة في جزء تام من احدى المقدمتين، غيرتام من الأخرى \_ وهوانًا يتحقّق بأن تكون احدى الشرطيّتين أبسط من الأخرى، وتكون المركبة ذات جزئين: أحدهما شرطيّ تقع به المشاركة بينها و بين البسيطة، والآخر لاتقع به مشاركة.

ولمناكانت الشرطية على قسمين مقصلة ومنفصلة \_ كانت الشرطية هنا \_ أعني جزء المركبة منقسمة اليها، فإن كانت مقصلة فالمركبة منها ومن الجزء المباين إن كانت مقصلة كان حكمها حكم القسم الذي نحن فيه \_ أعني المركبة من المقصل والمنفصل \_ وكذا إن كانت منفصلة والمركبة إيضاً منفصلة، وإليه أشار بقوله: «فإن كانت من جنس التي هي جزء منها كان التأليف كالقسم الذي نحن فيه».

وان اختلف الجزء \_ أعني الشرطية التي وقعت المشاركة بها \_ والمركب \_ أعني الشرطية التي هذه الشرطية جزء منها \_ بأن يكون الجزء مقصلاً والمركبة منفصلة، أو بالعكس كانت موافقة لذات التام، أعني المقدمة الأخرى البسيطة في الجنس، و يكون التأليف كأحد القسمين الأولين، لأن الأوسط ان كان تاماً من المقصلة، فهو كقولنا: «كلّما كان أب فرج ده وداهاً أما كلّما كان أب منامة الحلّم وتنج: «دامًا أمّا كلّما كان أب فد حد و هدن أوج ط» مانمة الحلّق ينتج: «دامًا أمّا كلّما كان أب فد حد فد المناع خلق الواقع عن مقدمتي التأليف، والجزء الآخر، فيمتنع المتلّم عن

لازم المقدمتين والجزء الآخر.

وان كان تمامًا في المنفصلة فهو كقولنا: «دائمًا امّا أب أوج د، وكلّما كان امّاج د أو هـ زفـج طـ» ينتج: «امّا أن يكون قديكون اذا كان أب فـ هـ زأوج طـ».

اذا عرفت هذا ظهر أن هذا القسم يرجع الى أحد القسمين المتقلمين، أمّا الأول فالى مايتركّب من المتصلتين، وأمّا الثاني فالى ماتركّب من المتصلتين.

واذا كان مرجع هذا القسم الى أحد القسمين المتقدمين، كانت الشرائط والنتائج فيه وفيها واحدة.

مشال مایکون الجزء مساو یا للمركّبة قولنا: «دانماً أمّا أب أوج د، وكلّها كان كلّها كان ج د فـ هـ ز، فـ ج ط» ينتج: «قديكون اذا كان ج ط فامًا أ ب أو هـ ز».

# [القياسات المؤلَّفة من الحمليات والشرطيات]

قال: وأمّا المؤلّفة من الحمليّات والشرطيّات ويكون لاعالة من تام وغيرتام فنوعان: أحدهما من حليّة ومتصلة، وهي أربعة أصناف، لأن المتصلة تكون امّا صغرى أو كبرى، والاشتراك امّا في تاليها أو في مقدمها؛ والنتائج تكون متصلات أحد جزئيها الجزء الخالي من الاشتراك بعينه، والثاني نتيجة الآخر مع الحمليّة.

### \* \*

أَفُولَ: الفيان المؤلّف من الحمليّة والشرطيّة يكون بالحدّ الأوسط جزءاً تامّاً من الحمليّة، وغيرتامّ من الشرطية بالضرورة، وهو نوعان باعتبار قسمة الشرطية الى المتصلة والمنفصلة:

النوع الأول أن تكون الشرطية متصلة \_ وهو القسم الرابع من أقسام الأقيسة الشرطية، وأصنافه أربعة: لأن المتصلة اتا أن تقع صغرى أو كبرى، وعلى كلاالتقديرين فالشرطية، وأصنافه أزبعة متصلة ذات فالشركة اتا في تالها أو في مقدمها؛ ونتيجة كل صنف من هذه الأربعة متصلة ذات جزئين: أحدهما الجزء الخنالي من الاشتراك ؛ والثاني نتيجة التأليف بين الجزء المشارك والحملية، ومقدمها فيماتكون الشركة فيه مع التالي مقدم المتصلة، وفيا تكون الشركة فيه مع المتالي مقدم المتصلة، وفيا تكون الشركة فيه مع المتابع من المقدم نتيجة التأليف بين المقدم والحملية.

قال: وأمّا الصنفان اللذان تقع الشركة في تاليها فتصلتها ان كانت موجبة كانت الشرائط في النالي والحملية كما مرّ في الحمليات، وأجزاء النتائج ماأنتجت هناك، و يكون الانتاج بيّناً.

#### 荣 袋

أقول: الصنفان اللذان تقع الشركة في تاليها \_ وهما ماتكون المتصلة فيه صغرى أو كبرى، والشركة مع الحمليّة في التالي \_ لاتخلو المتصلة فيها الذا أن تكون موجبة أو سالة، فان كانت موجبة كان شرط الانشاج فيها اشتمال الحمليّة والتالي في كل شكل من الأبكال الأربعة على شرائط ذلك الشكل.

هشال ماتكون المتصلة صغرى قولنا: «كلّها كان أب فكل ج د؛ وكل د هـ» ينتج: «كلّها كان أب فكل ج هـ» لأنه يصدق على تقدير أب مقدمتا القياس المستلزمة للنتيجة، فتكون صادقة على ذلك التقدير، فجزء هذه النتيجة وهو كل ج هـ على قياس مامرً في الحمليّات..

مشال مایکون المتصلة کبری قولنا: «کل ج ب، وکلّما کان هـ ز، فکل ب أ» ينتج: «کلّما کـان هـ ز فـکل ج أ» لأنّه على تقدير هـ زيصدق کل ج ب لصدقه في نفس الأمر، وکل ب أ التالي، و يلزم من صدقها صدق النتيجة وهذه النتائج بيّنة.

# [نقض ماقيل في عدم انتاج المركب من حملية ومتصلة]

قال: وقدطعن فيما إذا كانت متصلة لزومية بمثل مامرًا، وهو احتمال أن لابيق صدق الحملية على تقدير مقدم المتصلة إذا كان عالاً، وحينائذ لا يجامم التالي على الصدق.

وجوابه ان اجتماع المقدمتين على الصدق ليس شرطاً في انعقاد القياس، ولوكان لماانعقد قياس خلفي ولاالزامي(التزامي-ن)

### **4** 44

أقول: ذهب جماعة من المتأخرين الى أن القياس المركب من الحملي والتصلي، الابنتج لآنا اذا قلنا: «كلّا كان أب فكل جد؛ وكل ده» فقد حكنا في الصغرى

باستلزام «أب» لـ «ج د» وحكنا في الكبرى بصدق «كل د ه» في نفس الأمر، ولا يلمن الأمر، ولا يلمن تقدير على المنافعة ولا يلمن تقدير على المنافعة على كل تقدير، لجواز أن يكون تقدير أب مالاً، فلايصدق معه الصادق في نفس الأمر على سبيل الوجوب، فحينانا، لا يعلم مجامعة التالي والحملية على الصدق؛ أمّا في نفس الأمر فلجواز كذب التالي؛ وأمّا على تقدير المقدم فلجواز كذب الحملية؛ وان أخذ أحدهما صادقاً على التقدير والآخر صادقاً في نفس الأمر فلجواز كذب الحاسلة،

فأجاب المصنف \_ رحم الله بأن المشترط في القياس كون المقدمتين بحيث لوسلمتا لزمت النتيجة، ولايشترط فيه صدق المقدمتين بالفعل، لأنّه لواشترط ذلك لم يتم القياس الحاني ولاالإلزامي (الالتزامي ـ ن) لكذب احدى مقدمتيه، لكن لمّا كانت مقدمتاه بحيث لوسلمتا لزمت النتيجة كان قياساً.

ونحن فقول هبهنا: لوصدقت المقدمتان أعني الحملية والشرطية لزمت النتيجة فكان قياساً منتجاً بهذا الاعتبار

لايقال: أن القياس الخلق لوسلّمت مقدمتاه لزمت النتيجة، فكان قياساً بهذا الاعتبار، أمّا هيهنا فلوسلمت القضية الحمليّة والشرطيّة معاً لم يعلم الانتاج، لأن تسليمها غير كاف مالم يتسلّم مقدمة ثالثة هي «أن الحمليّة صادقة أو مسلمة على تقدير صدق القدم» فم تقدير خُلوّ المقدمتين عن هذه القضية لا يجب الانتاج، فافترق البابان.

لأنَّا فقول: اللَّذمة الشرطيّة هيهنا وضعنا المقدم فيها على أنّه صادق في نفس الأمر، وان كمان محالاً فيـصـدق مـعـه التالي كذلك ، وحينئذ يكون قد أخذنا القضايا الثلاث التي هي المقدم والتالي والحملية جمعاً على أنّها صادقة في نفس الأمر، فتصدق النتيجة كذلك.

\* \* \*

قال: وان كانت سالبة كانت الشرائط في النالي مقابل ماكانت هناك المدير برة السالة المالية المدير برة السالية المالية الم

١) أي: مقابل ماكان في الحمليّات.

أقول: هذا هو القسم الثاني \_ وهوأن تكون المتصلة في الصنفين اللذين تقع الشركة معها فيها في التالي سالبة \_ و يشترط فيه أن تكون الحملية مع نقيض تالي المتصلة مشتملة في كل شكل على شرائط ذلك الشكل، لأنّا نرد السالبة المتصلة الى الموجبة الموافقة لها في الكمّ، والمقدم المناقضة لها في التالي، وحينلذ يرجع هذا القسم الى ماتكون المتصلة موجبة.

مشاله: «ليس البتة اذا كان أب فليس كل جد؛ وكل د ههينتج: «ليس البتة اذا كان أب فكل جد» لاتقدّم كان أب فكل جد» لاتقدّم كان أب فكل جد» لاتقدّم في تلازم المتصلات ان كل متصلتين اذا توافقتا في المقدم والكمّ وتخالفتا في الكيف وتنافضتا في المتالي تلازمتا وتماكستا، وينتج حينئذ: «كلّما كان أب فكل جه» و يلزمها: «ليس البتة اذا كان أب فليس كل جه» وهو المطلوب.

هذا على قاعدة الشيخ أبي علي، وحينة يكون المنتج في كل شكل أربعة أمثال ما في الحمليّات، لجواز أن تكون المتصلة سالبة كليّة وجزئية ــ لكن بالشرط المذكور ــ والمتأخرون لتاطعنوا في استلزام المتصلتين المذكورتين لاجرم اشترطوا ايجاب المتصلة المذكورة.

\* \* \*

قال: وأما الصنفان الباقيان، فيشترط فيها كون المتصلة صادقة القدم، ويجب أن تكون المحملية مع إحدى مقدمتي المتصلة، أو النتيجة منتجة للآخر على هيئة أحد الضروب الحمليات المنتجة.

荣 族

أقول: الصنفان الباقيان هما اللذان تكون الشركة فيه مع مقدم المتصلة ـ سواء كانت المتصلة صغرى أو كبرى ـ ويشترط فيها أمران: أحدها صدق مقدم المتصلة . الثاني أحد الأمرين، وهو اتما انتاج الحملية مع مقدم المتصلة مقدم النتيجة مقدم المتصلة على هيئة أحد ضروب الأشكال في الحمليات.

\* \* \*

قال: فان كانت الحملية مع مقدم النتيجة منتجة لمقدم المتصلة المعلوم استلزامه لشاليها علم من ذلك استلزام مقدم النتيجة لتالي تلك المتصلة بعينه، لأن وضع المقدمتين مستلزم لوضع النتيجة استلزاماً كلياً، فوضع مقدم النتيجة المستلزم مع الحملية ـــ الموضوعة مطلقاً ــ لمقدم المقصلة يستلزم مايستلزمه مقدم التصلة بعينه ـــ وعلي هذا الوجه تكون النتائج كلية.

\* \*

أقول: اذا كانت الحملية مع مقدم النتيجة منتجاً لقدم المنصلة ... الملوم استزامه لتاليا ... علم استزام مقدم النتيجة للتالي المذكور، مثلاً اذا صدق، «كل ج ب وكلّما كان بعض ب أ فد هر إي ينتج: «كلّما كان كل ج أ فد هر إي لأنّه «كلّما كان كل ج أ فكل ج بمض ب أ فد هر إي ينتج: «كلّما كان كل ج أ فكل ج وكل ج أ» أمّا استلزامه لكل ج ب فلئبوته في نفس الأمر فيصدق على هذا التقدير، وأمّا استلزامه لكل ج أ فظاهر، واذا صدق: «كل ج ب وكل ج أي فبعض ب أ من الثالث ينتج: «كلّما كان بعض ب أ فد هر إي ينتج: «كلما كان بعض ب أ فد هر إي ينتج: «كلما كان بعض ب أ فد هر أي ينتج: «كلما كان محل ج أ فد هر أي لأن صدق الحملية ومقدم النتيجة ... على تقدير مقدم النتيجة يستلزم صدق مقدم المتصلة ايضاً، والمستلزم للمستلزم للشيء مستلزم لذلك الشيء، فكان مقدم النتيجة مستلزماً لتالي المتصلة ... أعني النتيجة ... وهو المطلوب.

وعلى هذا البحث تكون النتائج كلية.

**\*** \*

قال: وان كانت الحملية مع مقدم المتصلة منتجة لمقدم النتيجة لم يستازم مقدم النتيجة م يستازم مقدم النتيجة مع الحملية مقدم النتيجة مع الحملية مقدم النتيجة مع الحملية مقدم المتصلة استازاماً كليّاً حبل يستازم جزئياً للآن وضع النتيجة الكليّة لا تنعكس كنفسها، فاذن في بعض أحوال وضع مقدم النتيجة يجب ثبوت مقدم المتصلة المعلوم استازامه لتاليا، وفي ذلك البعض حدون ماعداه يحصل العلم باستازام مقدم النتيجة لذلك التالي بعينه، وعلى هذا الوجه لا تكون النتائج الآجزئية.

华 华

أقول: اذا كانت الحملية مع مقدم المتصلة منتجة لمقدم النتيجة لزمت النتيجة

جزئية، مشلاً اذا صدق «كل ج ب، وكلّما كان لاشيء من أ ب فد ه ز» ينتج: «قديكون اذا كان لاشيء من ج أ فد ه ز» لأنه يصدق: «كلّما كان لاشيء من أ ب فكل ج ب ولاشيء من أ ب، فلاشيء من أ ب فكل ج ب ولاشيء من أ ب» ـ أمّا صدق «كل ج ب» فلصدته في نفس الأمر، وأماصدق «لاشيء من أ ب» ـ أمّا صدق «كل ج ب» فلصدته في نفس الأمر، وأماصدق «لاشيء من أ ب» فظاهر... وكلّما صدق: «كل ج ب، ولاشيء من أ ب، فلاشيء من ج أ» ينتج: «كلما كان لاشيء من أ ب فلاشيء من ج أ» و ينمكس: «قديكون اذا كان لاشيء من ج أ الكبرى فينتج المطلوب.

فههـنا مقدم المتصلة مع الحملية ينتج مقدم النتيجة كليًا موجبًا، و ينعكس جزئيًا موجبًا فمن ثمَّ كانت النتيجة جزئيَّة، لأنَّ الموجبة الكليّة لا تنعكس كلية.

\* \* \*

قال: وقس الا تفاقية على اللزومية وعليك تفصيل الضروب، فانَّها تزيد على ضروب الحملية.

### \* \*

وفي اللزوميّة يرد الاشكال الذي ذكره المتأخّرون، بخلاف الا تفاقيّة.

وعـلـبك باستخراج الضروب في كل شكل وهي تزيد على ضروب الحملية، فان ضروبها أربعة أضعاف ضروب الحملية، لجواز كون المتصلة كليّة وجزئية، موجبة وسالبة.

### [القياسات المؤلَّفة من الحملية والمنفصلة]

قال: وثنانيها من حمليّة ومنفصلة، وهي ايضاً أربعة أصناف، لأن الحملية تكون إمّا صغرى أو كبرى، والاشتراك إمّا مع أحد جزئي المنفصلة أو ممهما. أقول: هذا هو القسم الخامس ــ وهو المؤلّف من الحملية والمنصلة ــ وأقسامه أربعة: لأن الحملية امّا أن تقع صغرى أو كبرى، وعلى كلا التقديرين فالشركة امّا مع أحد جزئي المنفصلة أو معها معاً.

مثال القسم الأول: «كل ج ب وداغاً إمّا كل ب أ أو هـ ز» ينتج: «داغاً امّا كل ج أ أو هـ ز» لامتناع خلو الواقع عن أجزاء المنفصلة والحملية المستلزمة للنتيجة وأحد أجزاء المنفصلة الذي لااشتراك فيه.

مثال الثاني: «كل ج ب، ودائماً امّا كل ب أ أو كل ب هـ» ينتج: «دائماً امّا كل ج أ أو كل ج هـ» لامتناع خلق الواقع عن الحملية وأجزاء المنفصلة المستلزمة للنتيجة.

مشال الثالث: «داممًا امّا كُل ج ب، أو كل د أ، وكل ب هـ» ينتج: «داممًا امّا كل ج هـ، أو كل د أ » .

مشال الرابع: «داغاً امّا كل ج ب، أو كل د ب وكل ب أ» ينتج: «داغاً امّا كل ج أ، أو كل د أ».

### \* \* \*

قال: ويجب كون النفصلة موجبة غير مانعة الجمع فقط، وتكون النتائج منفصلات مانعة الخلو مشتملة على أجزاء بعضها أو جمعها نتائج الحملية مع الأجزاء المشاركة لها.

أقول: يجب أن تكون المنفصلة المستمملة هيهنا امّا حقيقيّة أو مانعة الخاترة وأن تكون موجبة، لأنّا بيّنا ان الانتاج موقوف على اجتماع الجزء المشارك للحملية من المنفصلة مع الحملية على الصدق، وهو أنّا يتحقّق اذا كانت المنفصلة موجبة مانعة الخلوّ أو حقيقيّة، لأنّها لوكانت سالبة أو موجبة مانعة الجمم لم يجب الاجتماع المذكور على الصدق.

وقد تبيّن مماذكرنا ان النتائج في الأقسام الأربعة منفصلات مانعة الحلق مشتملة على أجزاء الما بعضها الأجزاء الباقية أجزاء الما المنفصلة وبعضها الأجزاء الباقية من المنفصلة، وهو أن تكون الشركة مع أحد أجزاء الانفصال لامع كلّها.

وأمّا جيمها نتائج الحمليات مع الأجزاء المشاركة لها من المنفّصلة، وهو أن تكون الشركة مع جميع أجزاء المنفصلة.

### [القياس المتألّف من منفصلة وحمليّات]

قال: ومن هذه الأقيسة مايسمّى بالمقسم، و يتألّف من منفصلة وحليّات بعدد أجزائها متشاركة الأجزاء، و يكون في قوّة الحمليّات لانتاجه حلية.

هشالمه في الشكل الأول: «كل عدد امّا زوج أو فرد، وكل زوج وكل فرد مؤلّف من آحاد» وقس عليه باقي الأشكال وضروبها.

\*

أقول: القياس المؤلِّف من الحملي والمنفصلي على قسمين:

أحدهما: أن يكون عدد الحمليّات مساوياً لعدد أجزاء الانفصال.

والثاني: أن لا يكون كذلك، بل اتا أن يكون عدد الحمليات أقل ـ وقد مضى مثاله ـ أو أزيد؛ فان لم يشارك الحملية الزائدة أجزاء الانفصال لم يكن بها اعتداد والأحصل قياسان ـ باعتبار مشاركة الحمليات المساوية قياس، و باعتبار مشاركة الحمليات المساوية قياس آخر. والأول على أقسام: منه القياس المقسم \_ وهو أن يشترك الحمليات بأسرها في أحد طرفي النتيجة وأجزاء الانفصال في الطرف الآخر، وهذا القياس في قوة القياس الحملي لانتاحه الحملة ـ .

مثاله في الشكل الأول: «كل عدد اما زوج أو فرد، وكل زوج مؤلّف من آحاد، وكل فرد مؤلّف من آحاد، وكل فرد مؤلّف من آحاد» فالمنفصلة هنا وقست صغرى، والاجزاء التي وقع بها الاشتراك محمولات في أجزاء الانفصال موضوعات في الحمليّات في الشكل الأول، و بالمكس في الرابع؛ وان كانت كبرى كانت الأجزاء المشتركة محمولات في الحمليّات وموضوعات في أجزاء الانفصال في الشكل الأول و بالمكس في الرابع.

وأمّا في الـشكل الثاني فأجزاء الاشتراك محمولات فيها ــ سواء كانت المنفصّلة صغرى أو كبرى ـــ، وفي الشكل الثالث موضوعات فيها ــ سواء كانت صغرى أو كبرى.

وقس على ماذكرنا باقي ضروب الشكل الأول وضروب الأشكال الثلاثة الباقية.

قال:

## الاستثنائيات

### وهي من الأقيسة الكاملة، و تتألُّف من شرطية واستثناء.

\* \*

أقول: هذا هو القسم الشاني من أقسام التياس البسيطة، وهو الاستئنائي، وهو من الأقيسة الكاملة التي لاتتوقف في الانتاج على مقدمة أخرى، وقد قلنا في تعريف: «الله الذي تكون المنتبجة أو نقيضها مذكورة فيه بالفعل» و يستحيل أن تكون النتبجة جزءاً من قياس منتج لها على أنّها مقدمة مستقلة بنفسها، لأنّه يكون مصادرة على المطلوب الأول، فلابد وأن يكون جزءاً من مقدمة وهي بنفسها فغيّة، وكل مقدمة جزؤها قضيّة فهي شرطية، فأذن احدى مقدمتي هذا القياس شرطية والأخرى استئنائية.

### \* \* \*

قال: فالمتصلة الكلية اللزومية تنتج باستثناء عين المقدم أو نقيض التالي عين الجزء الآخر أو نقيضه لوضع اللزوم، كقولنا: «ان كان زيد يكتب فيده يتحرك ، لكته يكتب» ينتج: «فيده يتحرك »؛ «لكن يده لايتحرك » ينتج: «فيد يكتب».

ولاينتج باستثناء نقيض المقدم وعين التالي لاحتمال العموم.

\* \*

أقول: الشرطية التي هي جزء هذا التياس امّا أن تكون متصلة أو منفصلة، فان كانت متصلة فشرطها أن تكون كليّة لزوميّة على ماياتي من انَّ الجزئيتين لا تنتجان ولاالا تفاقية...

اذا ثبت هذا فاذا كانت موجبة كلية فاستثناء عين مقدمها ينتج عين التالي، واستثناء تشيض التالي ينتج نقيض المقدم؛ لأن حكم الملزوم هو وجود اللازم عند وجود الملزوم، وعدم الملزوم عند عدم اللازم؛ واليه أشار بقوله: «لوضع اللزوم». كقولنا: «ان كان زيد يكتب فيده يتحرك » ثمَّ نستثني «لكته يكتب» ينتج: «فيده يتحرك »، اذ لولم ينتج ذلك لكذبت المتصلة الكليّة؛ ولواستثنينا نقيض التالي وقلنا: «لكتَّه لم يتحرك » ينتج: «أنَّه الإيكتب» لذلك ايضاً.

ولا يستنج باستشناء عين التالي ولانقيض المقدم شيئاً لاحتمال كون التالي أعمّ، وعدم استلزام وجود العام وجود الخاص وعدم استلزام رفع الخاص رفع العام والآ انتنى العموم \_ كما في المشال المذكور، فائاً اذا قلنا: «لكته لايكتب» لم بلزم أنّه لا يتحرك يده، وكذا لوقلنا: «لكتّه يتحرك يده» لم يلزم أنّه يكتب.

\* \* \*

قال: والسالبة الكلية تنتج بالرد الى الموجبة ماتنتج الموجبة.

أقول: السالبة الكلية المتصلة تستلزم موجبة كلية متصلة موافقة لها في المقدم، ومنافضة لها في الشالي، فهي تنتج بالرد الى الموجبة ماتنتج الموجبة، أي تنتج باستثناء عبن أي جزء كان نقيض الآخر.

كقولنا: «ليس البقة اذا كان زيد كانباً فيده ساكنة» فانه يستلزم: «كلّما كان زيد كاتباً فيده ليست ساكنة»، فاذا قلنا: «لكنه كاتب» فقد استثنينا في الحقيقة عين مقدم الموجبة اللازمة، فتنتج عين تاليها الذي هو نقيض الجزء من السالبة، وهو «ان يده ليست ساكنة» ولوقلنا «لكن يده ساكنة» فقد استثنينا في الحقيقة نقيض تالي التصلة الموجبة اللازمة، فينتج: «انه ليس بكاتب» الذي هو نقيض مقدم الموجبة ونقيض الجزء الآخر من السالبة، لكن هذا يبتني على القاعدة المشكلة.

قال: ولا تنتج الجزئيّتان.

أقول: اذا كانت المتصلة جزئية \_ امّا موجية أو سالبة \_ لم تنتج، لجواز أن يكون زمان الاستثناء غير زمان الا تصال واللزوم، واذا اختلف الوقتان لم يلزم الانتاج. هذا في الموجبة، وأمّا في السالبة فالأمر فيها أظهر، لأنَّها إنَّا تنتج بواسطة ردَّها الى الموجبة.

واعلم أن هذا على الاطلاق ليس بجيّد، لأن الوقين لوتميّنا واتّعدا حصل الانتاج ـــ وان لم تكن الشرطيّة كليّة ـــ وكذا لوكان الاستثناء كليّاً لصدقه في جميع الأزمنة التي من جلتها زمان الاتّصال والانفصال.

### \* \* \*

قال: والا تفاقية لا تفيد باستثناء العين علماً ولايستثنى فيها النقيض.

### 杂 祭

أقول: هذا بيان اشتراط الأمر الثاني في المتصلة وهو أن تكون لزوهية، لانها لوكانت النفاقية لم تحصل باستثناء العين علم مستأنف، ولا يجوز استثناء النقيض فيها، لانًا اذا حكنا بأنَّ الا تَضافية هي التي يجتمع جزءاها على الصدق من غير لزوم بينها، فاذن صدقها يتوقف على صدق أجزائها، فاذا حكنا بالا تصال الا تفاق وجب أن يكون كل واحد من جزئها مملوم النبوت التالي، لانّه ثابت مملوم النبوت التالي، لانّه ثابت قبل الاستشناء، ولا يجوز استثناء النقيض فيها لأن التالي يجب أن يكون صادقاً حتى تصدق الاتفاقية، فلا يجوز الحكم بانتفائه.

### \* \* \*

قال: والمنفصلة الموجبة الحقيقيّة تنتج باستثناء عين كل جزء أو نقيضه نقيض الآخر أو عينه، كقولنا: «هذا المدد امّا زوج أو فرد، لكنّه زوج، فليس بفرد. لكنه ليس بزوج فهو فرد» وكذلك في الجزء الآخر، وكثرة الأجزاء يقاس على ذلك.

### \* \*

أقول: الشرطية التي هي جزء من القياس الاستثنائي اذا كانت منفصلة فلايخلواتا أن تكون حقيقية أو مانمة الحلق أو مانمة الجمع؛ فان كانت حقيقية: فان كانت موجبة أنتجت باستثناء عين كل جزء نقيض الآخر لاستحالة الجمع بينها، وباستثناء نقيض كل جزء منها عين الآخر لاستحالة الحلق عنها. كـقولـنـا: «الـمـدد امّـا زوج أو فرد، لكلّه زوج» ينتج: «انّه ليس بفرد» «لكنّه ليس بزوج» ينتج: «انّه فرد».

وكمذلك في الجمزء الآخر، يعني لوقلنا: «لكنَّه فرد» أنتج: «انَّه ليس بزوج». ولوقلنا: «لكنَّه ليس بفرد» أنتج: «انَّه زوج».

هذا اذا كانت المنفصلة الحقيقية ذات جزئين، وان كانت أكثر من جزئين فائها تنتج باستثناء عين أيّ جزء كان منفصلة حقيقية من الباقية، وباستثناء نقيض أي جزء كان منفصلة حقيقية من الأجزاء الباقية، كقولنا: «العدد امّا زائد أو ناقس أو مساو، ثمّ نقول: «لكنّه زائد» ينتج: «الله ليس بناقص ولامساو» ــ وكذلك الباقية ــ ولوقلنا: «لكنه ليس بزائد» أنتج: «الله امساو أو ناقص».

#### \* \* \*

قال: ومانعة الخلوتنتج باستثناء النقيض دون الدين. ومانعة الجمع باستثناء الدين دون النقيض.

#### \* \*

أقول: هانعة الخلوهي التي حكم فيها بامتناع اجتماع جزئيها على الكذب، وجواز اجتماعها على الصدق على ماتقدم، فاستثناء نقيض أيّ جزء كان منها ينتج عين الباقي لامتناع الحلوعنها واستثناء عين أي جزء كان لاينتج شيئًا، لجواز اجتماعها على الصدق.

ومانعة الجمع هي التي حكم فيها بامتناع اجتماع جزئيها على الصدق، وجواز اجتماعهها على الصدق، وجواز اجتماعهها على الكذب، فاستشناء عين أني جزء كان منها لاينتج عين الآخر والا انقلبت حقيقية \_ ولانقيضه لجواز الجمع بينها في الكذب.

### [القياس المركّب]

قال: القياسات المركّبة هي قياسات جعلت نتائج بعضها مقدمات للبعض، وهي الله الله عدونة النتائج ــ الآ الأخيرة ــ كقولنا: «كل انسان حيوان، وكل حيوان نام،

وكل نام جسم، فكل انسان جسم». أو موصولة وهي موردة النتائج والمقدمات بتمامها.

#### \* \*

أقول: لمّافرغ من القياسات البسيطة شرع في بيان القياس المركّب ــ وهوالذي يلزم منه المطلوب باعتبار قياسين أو أزيد ــ وهو قسمان: مفصول وموصول:

فالأول؛ أن تتركّب المقدمات وتحذف النتائج الآ المطلوب، كما لوكان المطلوب «ان كل انسان جسم» واستدللنا عليه بأن «كل انسان حيوان، كلّ حيوان نام، وكل نام جسم» ينتج: «كل انسان جسم».

والشافي: أن تذكر النتيجة مرتين: احديها أن تكون نتيجة، والثاني أن تكون جزءاً من قياس. كما تقول: «كل انسان نام» فنجمله صغرى ونقول: «كل انسان نام» وكل نام جسم» ينتج: «كل انسان جسم».

### [لواحق القياس]

قال: ولواحق القياس: كل قياس ينتج نتيجة بالذات فقد ينتج لازمها وعكسها وجزئيّات تحتها وجزئيّات معها بالعرض.

#### 华 推

أقول: لمّافرغ من القياس شرع في توابعه ولواحقه، وهي أنواع: أحدها استقراء النتائج، وهو مايلزم من القياس تبمّاً للمطلوب.

فنقول: كل قياس أنتج نتيجة فانَّه مساعد على لازمها وعكسها وعكس نقيضها ــ ان كان لها عكس وعكس النقيض ــ وعلى كذب نقيضها وعلى جزئيات تحتها ــ ان كانت كلية ــ وعلى جزئيّات معها، لكن النتيجة الأولى بالذات والبواقى بالعرض.

مثلاً أذا صدق: «كل انسان حيوان، وكل حيوان جسم» أنتج بالذات: «كل انسان جسم»، و بالعرض: «لاشيء من الانبان غير جسم» الذي هولازم النتيجة، و«بعض الجسم انسان» الذي هو عكسها، و«كل ماليس بجسم ليس بانسان» الذي هو عكس نقيضها، و«كل ناطق جسم» الذي هو جزئي تحبّا، و«كل ناطق جسم» الذي هو جزئي تحبّا، و«كل ناطق جسم» الذي هو جزئي

معها لتساويها ـــ لأن صدق الملزوم يستلزم صدق اللازم، وهذه كلَّها لوازمـــ..

## [صدق النتيجة مع كذب المقدمات]

ق**ال: والمقدمات الكاذبة قدننتج صادقة، كقولنا**: «كل انسان حجر، وكل حجر حيوان» الآ أن تكون الكبرى كاذبة بالكل وحدها في الشكل الأول في ضربيه الأولين.

恭 华

أقول: النتيجة لازمة للمقدمتين، واللازم جاز أن يكون صادقاً مع كذب ملزومه، ولايجوز أن يكون كاذباً مع صدق الملزوم، فحينئذ كل قياس صادق المقدمات فان نتيجته صادقة قطعاً \_ تحقيقاً للزوم \_ وان كانت المقدمات كاذبة جاز أن تكون النتيجة صادقة وأن تكون كاذبة \_ تصحيحاً للعموم\_.

كما تقول: «كل انسان حجر، وكل حجر حبوان» ينتج: «كل انسان حيوان» فالمقدمتين كذب النتيجة الآفي فالمقدمتان كاذبتان، والنتيجة صادقة، فلايجب من كذب المقدمتين كذب النتيجة الآفي صورة واحدة، وهو أن تكون الكبرى كاذبة بالكل \_ أي يكذب نسبة المحمول الى كل فرد فرد من أفراد الموضوع وحدها في الشكل الأول، في الضربين الأولين منه، فانا اذا فرضنا «كل جب» صادقاً بالكل أو بالبعض، بأن يصدق حل «ب» على بعض «ج» دون بعض، وفرضنا «كل ب أ» كاذباً بالكل، فان النتيجة \_ وهو «ج أ» \_ كاذبة قطماً، لأنها لوكانت صادقة لزم اجتماع الضدين \_ والتالي باطل ...

بيان الشرطيّة انّا نأخذ ضد الكبرى ... وهو «لاشيء من ب أ» فانّه يكون صادقاً قطماً ... ونضمّه الى الصغرى الصادقة، ومتى صدقت المقدمتان صدقت النتيجة، فيلزم صدق «لاشيء من ج أ» ان كانت الصغرى صادقة بالكل، و«ليس بعض ج أ» ان كانت صادقة بالكبموض، فيصدق الفندان والنقيضان ... هذا خلف ... فلايمكن صدق النتيجة في هذين الضرب ولافي الضرب الأول والثالث في الشكل الرابع اذا كانت الصغرى كاذبة بالكل، وإنّا لم يذكر الشربين.

### [كيفية اكتساب مقدمات البرهان]

قال: ومقدمات القياس يكتسب بتحليل حدي المطلوب الى ذاتياتها وعرضيّاتها ومعروضاتها اللازمة والمفارقة، ثمَّ عاولة وسط يقتضى تأليفاً بينها منتجاً له ايجاباً وسلباً.

أقول: اكتساب مقدمتي البرهان يحصل بأن يضع حدي المطلوب ــ أعني الأصغر والأكبر ــ ثــةً يـطـلـب كـل مايمكن حمله على كل واحد منها، وكل مايمكن حمل كل واحد منها عليه بـاحـدى الـوجـوه الخمــة ـــ أعني الجنس والنوع والفصل والحناصة والعرض العامّ ـــ و يطلب أيضاً كلّ مايكن سلبه عن كل واحد منها، ومايمكن سلب كل واحد منها عنه.

فاذا حصلت هذه المحمولات الايجابية والسلبة نظرنا فيها، فان وجدنا في عمولات الأصغر بالايجاب ما يكون موضوعاً للأكر وضعاً كليّاً ايجاباً أو سلباً حصل لنا قياس هن الأول منتج للمطلوب، وان وجدنا في تلك المحمولات ما يمل على أحد الطرفين ايجاباً و يسلب عن الآخر تمّ القياس هن الثاني، وان وجدنا فيها ما يكون موضوعاً من الطرفين تمّ القياس هن الشالث، وان وجدنا في موضوعات الأصغر ما يكون عمولاً على الأكبر تمّ القياس هن الرابع، وذلك كلّه بعد مراعات ما يجب من الشرائط في كلّ شكل بحسب الكمّ والكيف والجهة.

\* \* \*

قال: وتحليل القباسات المركّبة يتأتى بتلخيص المقدمات والحدود عن الزوائد والنظر في اشتراك بعض المقدمات مع بعض ومع المطلوب ليطلع على كيفية تأليف كل قياس منها.

\* \*

أقول: الله فديحصل في بعض الأقيسة تغيير في الترتيب وانحراف عن التأليف الطبيعي أو اضمار بعض مقدماته أو زيادة مقدمة فيه ــ وذلك في البسيط والمركب من القياس ــ فآذا أردنا تلخيص المقدمات وترتيب الحدود ووضع القياس على هيئته الطبيعيّة وتميّز المنتج من غيره وضعنا المطلوب والقول المنتج له، فان لم نجد في ذلك القول مقدمة تشارك المطلوب في

شيء البتة لم يكن ذلك القول منتجاً له، وان وجدنا فيه مقدمة تشارك المطلوب، فان كان في كلاحديه فالكياب في كلاحديه فالأصغر فالمقدمة صغرى، والا فكرى المراز فكرى المرا

ثمَّ يضم الجزء الآخر من المطلوب الى الجزء الآخر من المقدمة على هيئة أحد الأشكال، فان تألّفا فالجزء والله لم يتألفا فالقياس مركّب فليمسل ذلك العمل في قياس قياس بسيط منه الى أن يحصل المطلوب، فالأخير هو المنتج بالذات له..

### [قياس الدور]

قال: وان ألفت الننيجة مع عكس احدى مقدمتها أو عيها وانتجت المقدمة الأخرى صار القياس دائراً.

\* \*

أقول: هذا أحد أنواع لواحق القياس \_ وهو المستى بقياس الدور \_ وهو عبارة عن ضمّ النتيجة الى عكس احدى مقدمتي القياس المنتج لها أو عين احديها لينتج المقدمة الاعرب، وإنّا يستعمل في الجدل والمغالطة.

مثاله: اذا قلنا: «كل انسان ناطق وكل ناطق ضاحك» فاذا طلب الدليل على الصغرى قيل: «لأن كل انسان ضاحك وكل ضاحك ناطق، فكل انسان ناطق» فقد أخذ عكس الكبرى كليّاً وقرن بالنتيجة لانتاج الصغرى.

وهو إنَّما يكون في الحدود المتماكسة المتساوية ليتمّ العكس كليّاً، وإنَّما كان هذا دائراً لـتـوقّـف الـعـلـــم بـأن كل انسان ضاحك على العلم به، لأنَّا أخذناه مقدمة في بيان ماينتجه، فكان دوراً ظاهراً.

هذا اذا ألّفت النتيجة مع عكس احدى المقدمتين، وأمّا تأليف النتيجة مع عين احدى المقدمتين لانتاج الأخرى، فأنّا يتمّ في السالبة.

مثاله: فقول: «كل ممكن عدث، ولاشيء من القديم بمحدث» ينتج «لاشيء من

الممكن بقديم» و يلزمه: «كل ممكن فليس بقديم» والكبرى يلزمها: «كلّما ليس بقديم عدث» ينتج: «كل مكن عدث»..

### [قياس العكس]

قال: وان تألُّفت مايقابلها مع مقدمة لينتجا مايقابل الأخرى صارمعكوساً.

\* \*

أقول: هذا أحد أنواع لواحق القياس المستى بقياس العكس، وهوعبارة عن ابطال احدى مقدمتي قياس المستدل بقياس مركّب من نقيض النتيجة أو ضدها مع المقدمة الأخوى.

مشاله: اذا كان قياس المستدل «كلج بوكل بأ» فيقول العاكس في تكذيب الصغرى: أنّه يصدق «ليس كل ج أ» وهويقابل المصغرى: أنّه يصدق: «لاشيء من ج أ» وضممنا الى الكبرى أنتج: «لاشيء من ج ب» وهويقابلها تقابل الفديّة.

\* \* \*

قال: ومحتاج في الدور الى مواد: في الايجاب تنعكس كتفسها، وفي السلب الى مايقسم جزءاه الاحتمالات بأسرها، \_ كالقدم والحدث مثلاً \_ لينعكس عكساً يخص هذا الموضع، كما ينعكس قولنا: «كل ماليس بقدم فهو عدث».

\* \*

أقول: قد بيتا ان قياس الدور يحتاج في انتاج الموجبة الكلية الى تساوي الحدود ليضغ عكس احدى المقدمتين كلياً، كما مثلناه في قولنا: «كل انسان ناطق، وكل ناطق ضاحك » ويحتاج في السلب الى أن تكون المقدمة التي نضم الى النتيجة تقسم جزءاها الاحتمالات بأسرها \_ كالقدم والمحدث\_.

كما نقول: «لاشميء من القديم بمحدث» فانَّه يصدق: «كل ماليس بقديم فهو محدث،

وكل ماليس بمحدّث فهو قديم» لتنعكس السالبة عكساً يخصّ هذا الموضع، يعني بذلك ان السالبة هيهنا تستلزم موجبة معدولة، وعكسها ينضم الى المقدمة الأخرى.

هناله: اذا صدق: «كل جسم محدَث، ولاشيء من المحدّث بقديم» ينتج: «لاشيء من الجسم بقديم»، و يلزمها: «كل جسم فهو ليس بقديم» فالكبرى تنعكس الى قولنا: «لاشيء من القديم بمحدّث» و يلزمه: «كل ماليس بقديم فهو محدّث» فاذا ضممنا لازم التتجة الى لازم العكس أنتج: «كل جسم محدّث».

فجزءا هذا السلب \_ وهما القدم والمحدث \_ اقتسا جميع الاحتمالات، لأن الموجود اتما قدم أو محدث، ولأجل اقتسام جزئي هذه السالبة الاحتمالات بأسرها كان قولنا «كل ماليس بقدم فهو عدث» لازماً لقولنا: «لاشيء من القديم بمحدّث».

# قال: وفي الجزئيات الى مايشبه ذلك.

/a 186

**أقول:** قـيـاس الـدور بحـشاج في الجزئيات ــ يعني في الأقيسة المنتجة للجزئي ــ الى أن يعمل مايشابه عمل المنتج للكلي.

مشاله: اذا قلنا «بعض ج ب، وكل ب أ» ينتج: «بعض ج أ». فاذا طولبنا بصدق الصغرى ضممنا النتيجة الى عكس الكيرى عكساً كلياً لينتج الصغرى، فنقول: «بعض ج أ، وكل أ ب» ينتج: «بعض ج ب» الذي هو الصغرى.

\* \*
 قال: ولايمكن أن يبين الكلي بالجزئي.

أقول: الأقيسة المنتجة للجزئي قد يكون بعض مقدماتها جزئية \_ كما في هذا الضرب الذي ذكرنا \_ و يصبخ استعمال قياس الدور في انتاج المقدمة الجزئية فيه \_ كما بيتاه \_ ولا يحسخ استعمال الدور في انتاج المقدمة الكليّة فيه، مثلاً لوعكسنا الصغرى وضممناه الى النتيجة لأن الجزئي لا ينتج الكلي.

### [موارد استعمال قياس الدور والعكس]

قال: وليمتحن كل منها في الأشكال، ويستعملان في المغالطة بالتلبيس، وفي الامتحانيّات للتدرب.

#### 孝 舜

أقول: ينبغي أن يمتحن قياس العكس وقياس الدور في الأشكال الأربعة في جمع ضروبها ليعلم في كل ضرب أي مقدمة من مقدماته، ليمكن اثباتها بالدور، وإبطالها بالعكس. وهذان القياسان \_ أعني قياس الدور وقياس العكس يستعملان في المفالطة بالتلبيس بأن يغير صورة المطلوب في قياس الدور، وصورة نقيض المطلوب أو ضده في قياس المكس، بأن يغير صورة المطلوب أو فالا متحانيّات لندرّب المتعلّم.

### [الدور والعكس في العلوم]

قال: وفي العلوم قلد يقع مايشبه الدورعند تحويل البرهان الإتّي الى اللتّي ــ كما يأتي من بمد ــ والعكس عند ردّ الخلف الى المستقم.

# 

أمّا الدور: فكما اذ أردنا تحويل البرهان الإتّي ــ وهو الاستدلال بالمعلول على العلّة ــ الى السبرهـان اللـمّـي ــ وهـو الاستدلال بالعلّة على المعلول، كما تقول: «هذه الحشبة عشرقة، وكل خشبة عشرقة قد مشتها النار» ينتج: «هذه الحنشبة قد مشتها النار».

فهذا «برهان ان» لأنّا استدللنا بالاحتراق على امساس النار والاحتراق معلول الامساس النار والاحتراق معلول الامساس فذا حوّلنا الى «برهان لمّ» قلنا: «هذه الخشبة قد مسّبًا النار، وكل خشبة مسّبتها المنار فهي محترقة» ينتج: «هذه الخشبة محترقة» فصغرى هذا البرهان نتيجة البرهان الأول، وكبراه عكس كبرى القياس الأول، وأنتج ماهو صغرى الأول.

وإنَّها أَمَّال: «قد يقع في العلوم مايشبه الدور» لأن نقل أحد البرهانين الى الآخر ليس

لاثبات مقدمة القياس، فلهذا كان شبيهاً بالدور ولم يكن إيَّاه على الحقيقة.

وأتما استعممال هاي**شبه العكس في العلوم، فكم**ا اذا أردنا ردّ الحلف، الى المستقيم بأن يؤخذ نقيض المقدمة المحالة و يقرن بالمقدمة الصادقة لينتج المطلوب.

كما لوكانت المقدمة المحالة «كل ج ب» الذي هو نتيجة قياس الخلف، وهو «كل ج أ» ـــ الذي هو نتيجة قياس الخلف، وهو «كل ج أ» ـــ و«كل أ ب»، فنأخذ نقيضها وهو «ليس كل ج ب» ونضته الى المقدمة الصادقة وهي «كل أ ب» على أنّها مقدمة صادقة ينتج: «ليس كل ج أ» ـــ وسيأتي بيانه ـــ .

## [قياس الخلف]

قـال: والخلف هو اثبات المطلوب بإيطال نقيضه وذلك بأن يتألَّف من نقيضه ومن مقدمة موضوعة ماينتج محالاً، فيعرف منه كذب نقيض المطلوب، فيتحقّق صدقه.

وهــو مـركّـب مـن ُقباس اقتراني مؤلّف من متصلة ـــ مقدّمها فرض المطلوب كذباً وتاليها وضع نقيض المطلوب ـــ وحمليّة هي المقدمة الموضوعة واستثنائي شرطية ينتجه الاقتراني السابق و يستثنى منه نقيض تاليها المحال لينتج صدق المطلوب.

#### \* \*

أقول: الحلف أحد الأقيسة المركبة، وهو عبارة عن اثبات المطلوب بابطال نقيضه، كما اذا صدق «ليس كل ج أ».

فهذا المطلوب اذا أردنا بيانه بالخلف ضممنا نقيضه الى مقدمة موضوعة هي احدى المقدمتين المذكورتين، بأن نقول: لولم يصدق: «ليس كل ج أ» لصدق «كل أ ألله عند عند المؤيصدة ليس كل ج أسهدت كل ج ب» ينتج: «لولم يصدق ليس كل ج ألصدق كل ج ب»

 <sup>)</sup> قال الشيخ (س): «ومعنى قولم «قياس الحلف» أي: القياس الذي يرد الكلام الى الحال، فالاً «الحلف» رسم اللمحال. وأمّا اللهيئ بشركون: «قياس الخلف» - يضم الحام. فقدرُ فول اذ الخلف أنَّا يكون في المواعد فقط. و بعضهم قال: أنَّا ستي قياس المغلف المناهد الإمان الشيء من طريق منقيف ـ والا وقع عندي ان الحلف المستمعل هيئا هوجنى الحال ـ لا الحلف المستمعل هيئا هوجنى الحال ـ لا على المناهد ـ قياس: ١٩٤١).

ب» \_ على أنَّها مقدمة صادقة أو مسلَّمة \_ ينتج: «انَّه يصدق ليس كل ج أ» وهو المطلوب.

فقد ضممنا نقيض المطلوب \_ وهو «كل ج أى \_ الى المقدمة الموضوعة \_ وهي «كل أ ب) \_ وأنتج عالاً \_ وهو «كل ج ب) \_ وهذا المحال اللازم ليس من المقدمة الموضوعة \_ لأنّا فرضنا صدقه \_ ولامن صورة القياس المنتج لذاته، بل من فرض نقيض المطلوب حقاً، فيكون باطلاً، فيكون المطلوب متحقق الصدق.

وقد ظهر انّه مركّب من قياسين أحدها: اقتراني مؤلّف من متصلة \_ مقدتها فرض المطلوب كاذباً وتاليا وضع نقيض المطلوب هي: «لولم يصدق ليس كل ج أ لصدق كل ج أ» \_ وحملية \_ هي المقدمة الموضوعة، وهي: «كل أ ب» وهوينتج «لولم يصدق ليس كل ج أ لصدق كل ج ب».

والشاني استشنائي شرطية هي هذه النتيجة المذكورة، واستثني فيها نقيض التالي لينتج المطلوب.

#### \* \* \*

قال: والخلف بفارق العكس، لأن العكس داغاً يورد بعد قياس مستقيم، والخلف قد يورد ابتداء، وردّه الى المستقيم بـقيـاس معكوس ـ يؤخذ نقيض الحال فيه و يضمّ الى الموضوعة لينتج المطلوب بعينه.

#### \* \*

أقول: ان قياس الخلف وقياس العكس اشتركا في ان كل واحد منها يؤخذ فيه مقابل المطلوب ويجمل مقدمة قياس، الآآنها يفترقان بأن المكس دائماً يورد بعد قياس مستقيم، لأبّه أبطل أحد مقدمتي القياس والخلف قد يورد ابتداء من غيرسابقية قياس مستقيم؛ وبأن المطلوب الخلف انّا يورد فيه مقابل المطلوب بالنقيض، والمكس يجوز أن يورد فيه مقابل المطلوب بالفديّة.

واعمل<sup>مين</sup> أن القياس المستقيم قد يردّ الى الحلف كها ذكرناه، **والخلف قد يردّ الى المستقيم** بـقــِـاس معكوس يؤخذ نقيض المحال فيه و يضمّ الى المقدمة الصادقة الموضوعة لينتج المطلوب بعينه، كما نأخذ «ليس كل ج ب» الذي هونقيض «كل ج ب» ــ الذي كان عمالاً في الحلف ب و نضمته الى المقدمة الموضوعة في الحلف ــ أعني «كل أ ب» ـ لينتجا على الاستقامة من رابع الثاني: «ليس كل ج أ» الذي هو المطلوب .

### [الاستقراء]

قال: والاستقراء هو حكم على كليّ لكونه ثابتاً في جزئيات ذلك الكليّ، كالحكم على الحبوان بتحرك الفك الأسفل حالة المضغ، لكون الانسان والفرس وسائر جزئياته المشاهدة كذلك، فان كانت الجزئيات منحصرة كان تاماً وصار قياساً مقسماً؛ والآفريّا المتقض الحكم بمثل التمساح، وهلايشبه القياس، لأن تلك الجزئيات تنوب مناب الأوسط.

#### 推 黎

أقول: الاستدلال اتما بالعام على الخاص ــ وهو القياس، وقد تقدّم بيانه وأحكامه مستوفي، وهو المفيد للعلم، المستعمل في البراهين الحقيقية ــ وامّا بالعكس ــ وهو الاستقراء ــ أو بأحد المتساويين على الآخر ــ وهو التمثيل ــ.

فالاستقراء هو الحكم على الكليّ بماوجد في جزئياته، فان ذكرت الجزئيات بأجمها فهو المقياس المقسّم ويفيد اليقين ويستعمل في البراهين، كقولنا: «كل شكل امّا كرويّ وامّا مضلّم، وكل كرويّ وكل مضلّم متناه» وهو استقراء تامّ (قياس تامّ ـــ نـ).

وهمُذَا الاستقراء شبيه بالقياس، لأن الجزئيّات المذكورة تنوب مناب الحدّ الأوسط، لأنّا استدللننا بشبوت الحكم فيها على ثبوته في كليّها، فالجزئيّات وسط في الاستقراء، والكليّ وسط في القياس .

### [التمثيل]

قال: والتمثيل هو إلحاق شيء بشبيهه في حكم ثابت له، ويستى الأول فرعاً، والثاني أصلاً، ووجه المشابة جامعاً وعلة، وذلك كإلحاق السهاء بالبيت في الحدوث، لكونه متشكّلاً كالبيت وهو ظنتي يستعمله بعض الفقهاء.

وأقواه مااشتمل على الجامع، ثمَّ الذي على الجامع الوجودي، ثمَّ الذي يكون الجامع فيه علَّة للحكم، ومع ذلك فلايفيد اليقين لاحتمال كون العلة علة في الأصل فقط، ثمُّ أن صحت عليته مطلقاً صار الأصل حشواً، والتمثيل قياساً برهائياً \_ فهويشبه القياس لولاالأصل.

#### \* \*

أقول: هذا هو النبوع الشالث من أنواع الاستدلال وهو المستى بالتمثيل في عرف المنطقيّن، وبالقياس في عرف المنطقيّن، وبالقياس في عرف الفقهاء، وهو اثبات الحكم في جزئي النبوته في جزئي آخر مشابه له.

وأركانه أربعة: الأصل \_ وهو الجزئي الأول \_ والفرع \_ وهو الجزئي المطلوب حكمه \_ والجامع \_ وهو وجه الشبه \_ والحكم.

مشاله: أن نقول: «الساء عدَّث، لأنه مشكِّل كالبيت» فالبيت أصل، والساء فرع، والشكُّل علَّة، والحدوث حكم.

وهولايفيد اليقين، و يستعمله الفقهاء كثيراً.

وأجرد أنواعه وأقواها مااشتمل على جامع، ثم الأجود منه مااشتمل على جامع وجودي ثمّ الأجود منه مااشتمل على جامع وجودي ثمّ الأجود منه ماكان الجامع فيه علّة للحكم، ومع ذلك كلّه فائم لايفيد اليقين، لاحتمال أن يكون الجامع علّة في الأصل خاصة، أو يكون مشروطاً بشرط لم يوجد في الفرع، أو يكون في الفرع مانم من الحكم.

ثمّ ان ثبت انَّه علمة مطلقاً، يعني في الأصل والفرع غير مشروط بشرط، ولا مانع هناك صار ذكر الأصل حشواً في القياس وصار التمثيل قياساً برهانياً، كما لوكان الشكل علّة

للحدوث مطلقاً صار القياس هكذا: «السياء مشكّل، وكل مشكّل عدث» وكان برهاناً. قطعيّاً.

واعلم أن التمشيل يشبه القياس لولاالأصل من حيث أن الجامع وقع وسطاً بين الأصغر والأكبر .

### [قياس الضمير]

قال: والضمير قياس محذوف الكبرى، كما يقال: «فلان يطوف ليلاً، فهو لُعنَّ»، وحذفها للايجاز أو المفالطة.

#### \* \*

أقول: قياس الضمير هوقياس حذف كبراه فخفيت فلذلك ستى ضميراً.

وحذفها انّها يكون للايجان كها تقول: «العالم متغيّر، فهو عدّثَ» ــ حذفنا فيه «وكل متخيّر عدّث» لظهورها ــ أو للمغالطة بأن يريد اخفاء كذب الكبرى فيحذفها، كها تقول: «فلان يطوف بالليل، فهو متلقص» .

### [قياس المقاومة]

قال: والمقاومة فياس يبطل أقوى المقدمتين من فياس سابق عليه بانتاج مايضا ها . أويناقضها.

#### \* 4

أقول: المقاومة قياس يبطل أفوى مقدمتي قياس سابق عليه بانتاج مايضاة تلك المقدمة أو يناقضها، وأقوى مقدمتي القياس هو الموجبة أو الكليّة فان الايجاب أقوى من السلب، والكلّي أقوى من الجزئي.

مشاله: «بعض ب ج، وكل ج أ» فعورض بأن «ج ليس أ، لأن ج ط، ولاشيء من ط أ» .

### [قياس المعارضة]

قال: والمعارضة قياس ينتج نقيض نتيجة قياس آخر أو ضلاها.

\* \*

أقول: المعارضة قياس ينتج نقيض نتيجة قياس آخر أو ضد تلك النتيجة، كها اذا قلنا: «كل ج ب، وكل ب أ، فكل ج أ»، فيقول المعترض: سلّمنا ماذكرت من الدليل، لكن معنا مايبطله وهو «ان كل ج ط، ولاشيء من ط أ؛ فلاشيء من ج أ»، فهذا الدليل الثاني هو المعارضة.

## الفصل الخامس

### في البرهان والحدّ

### العلم امّا تصوّر فقط، وامّا تصور معه تصديق.

#### \* \*

أقول: العلم هو حصول صورة الشيء في الذهن، وهذا الحصول لايخلوامًا أن لايقترن به شيء من الأحكام \_ وهو التصور الساذج \_ أو يقترن به حكم مّا \_ وهو التصور الموجود في التصديق...

والسّصديق قد جمله المُصنّف ــ رحم الله ــ هو الحكم نفسه كها ذهب اليه القدماء، وهينا بحث لايمكن ايراده هنا كما ذكرناه في كتاب الأسرار.

### [الضروري والكسبي]

قال: والمكتّسَب منها إنّا يكتّسَب بغيره، وينتهي الى مبادىء غير مكتسّبَة، لامتناع الاكتساب على سبيل الدور والتسلسل.

#### \* \*

أقول: ان كل واحد من التصور والتصديق منه ضروري ومنه كسي، فالضروري من التصوير من التصديق المسوري من التصديق مالايتوقف الخم بالنسبة على غير تصوّر الطرفين؛ والكسبيّ مايقابله.

والمكتسب من كل واحد من هذين يكتسب بالبديهي منه أو بماينتهي اليه، لأنَّه لولاذلك لكمانت العلوم كلَّها كسبيَّة، وحينئذ يلزم الدور أو التسلسل، لأن الكاسب ان لم يكن بديهيّاً احتاج الى كاسب آخر، فان كان المكتسب دار، وان كان غيره نقلنا الكلام اليه \_ لكن اللازم باطل فالملزوم مثله \_ .

فَقَد ظهر من ذلك ان من العلوم ماهو بديهي، ولايجوز أن يكون كلّها بديها والآ لماجهلنا شيئاً البتة ـ هذا خلف\_ (كذلك\_ن) .

### [القول الشارح والحجّة]

قال: ومایکتسب به التصوّر فحدّ أو مایشبه، ومایکتسب به التصدیق فبرهان أو مایشبه.

#### \* \*

أقول: لمابيّن ان كل واحد من التصور والتصديق ينقسم الى بديميّ وكسبيّ، وكان الكسبيّ من كلّ منها انَّها يكتسب من غيره للستحالة كون الكاسب الذي هوعلة في المعرفة نفس المعلول المكتسب فذكر كاسب كل واحد منها.

فكاسب التصور يسمتى قولاً شارحاً، وهو ينقسم الى الحق وهو المرآف من الذاتيات والى المثال و وهو المرآف من الذاتيات والى المثال ووهو المرآف من العرضيّات، أو من القسمين، والى المثال و وهو قول مؤلّف لامن الذاتيات ولامن العرضيّات يفيد صورة شبية بالمعرف، كقولنا: «نسبة اللك الى المدينة».

والأول هو الممرف الحقيق لأنَّه يفيد معرفة حقيقة الشيء على ماهو عليه ـــ بخلاف الباقين ـــ فقوله: «أوهايشهه» يريد به الرسم والمثال.

وكاسب التصديق يستى حجّة، وهوينقسم الى القياس، والى الاستقراء، والى التثيل. والأول هو المفيد لليقين والباقيان شبهان به، واليه أشار بقوله: «أو هايشبه»..

## [التعليم والتعلّم]

قال: فَكُل تعليم وتعلّم ذهني أنّا يكون بعلم سابق.

أقول: الاكتساب اخراج شيء من القوة ــ أعني الجهل ــ الى الفعل ــ أعني العلم ــ وهو يــستـدعي نسبة الى الفاعل وهي التعليم، ونسبة الى المنفعل وهي التعلّم، فلأجل ذلك ذكرهما المصلّف ــ رحمه الله ــ ولوقال: «كل هكتسب» لكان مغنياً عنها.

واعلم ان التعليم والتعلّم قد يكونان بالفكّر بأن يحصل الحد الأوسط في المقدمات وأجزاء المتعريف في القول الشارح بتجشم كسب جديد وطلب سابق، وقد يكونان بالحدس بأن يحصلا في النفس ابتداء من غير طلب وتجشّم كسب جديد، وقد يكونان بالتفهيم بأن يحصلا بتعليم الملّم وافادة المرشد.

ولسًا كان «الذهني» شاملاً للجميع ذكره ليعلم ان المقصود هو الأمر العام الشامل للجميع. وهذه المكتسبات أنّا تحصل بعلم سابق سد كالأقوال الشارحة في التصورات والحجج في التصديقات...

## [أقسام المطالب]

### [مطلب «ما»]

قال: والمطالب أصول وفروع، والأصول ثلاثة مطالب: «ها»؛ وهو امّا أن يطلب شرح الاسم كقولنا: «ماالمنقاء؟».

#### \* \*

أقول: لمناكان الكسبي ينقسم الى تصوّر وتصديق كان الطلب متوجّها الى طلب التصوّر والى طلب التصوّر والى طلب التصديق، ولكل واحد من المطلبين أداة وصيغة تدل عليه، وتنقسم تلك العسيغ الى أصول وفعروع، ونعني بالأصول مايستغني بها في أكثر المواضع عن غيرها، وبالفروع مالايستغني بها في أكثر المواضع عن غيرها.

فالأصول ثلاثة مطالب، واحد للتصوّر ومطلبان للتصديق. والسبب في تعدّد مطلب المتصديق ـ دون مطلب التصوّر ـ ان التصديق يحتاج الى أمرين: العلم بالحكم، والولم بالعلة (بعلّته حدن) ـ والتصوّر انّا يتوقف على أمر واحد.

فيطلب التصوّر هو «مطلب ما» وهوينقسم الى أمرين أحدهما مقدم على التصديق، وهو مايطلب به شرح الاسم، كقولنا: «ماالعنقاء؟» فانا نريد بهذا الطلب شرح مدلول هذا اللفظ؛ والشاني يتأخّر عنه، وهو مايطلب به ماهيّة المستى وحقيقته كقولنا: «ماالحركة؟» نريد به طلب ماهية الحركة في نفس الأمر.

### [مطلب «هل»]

قال: ومطلب «هل» وهو اتما بسيط يطلب وجود الشيء وانتِته، كقولنا: «هل الحركة موجودة؟» ـــ و يتخلّل في الترتيب بين مطلبّي «ما» ـــ أو هركّب يطلب وجود شيء لغيره، كقولنا: «هل الحركة دائمة؟».

**\*** \*

أقول: هذا هو المطلب الشاني من مطالب الأصول: وهو أول مطلبي التصديق، وهو «مطلب هل» و ينقسم الى بسيط ومركّب.

والأولى: هو مايطلب به وجود الشيء وانيته، كقولنا: «هل الحركة موجودة؟ أوليست موجودة؟» و يتخلّل في الترتيب بين «مطلبي ما» يمني أنّه يتأخّر عن «مطلب ما» الذي يطلب به شرح الاسم ــ لأن من لا يعرف الاسم لا يطلب وجوده وعدمه ــ و يتقدّم على «مطلب ما» الذي يطلب به ماهية المستى وحقيقته ــ لأن طلب الحقيقة والماهية الخارجية الشابسة في نفس الأمر انّا يتحقّل بعد معرفة وجودها ــ والى توسّط هذا المطلب بين المطلبين أشار المستّف ــ رحمه الله ــ بأنه يتحقّل في الترتيب بن «مطلى ما».

والثاني: هو مايطلب به وجود شيء لغيره أو نفيه عنه، كقولنا: «هل الحركة دائمة، أو ليست دائمة؟».

وانًّا كان هذا مركّباً لأن المراد به وجود شيء لغيره، وكان الأول بسيطاً لأن المراد به وجود شيء في نفسه، فباعتبار توقّف الوجود في الأول على شيئين وتوقّفه في الثاني على شيء واحد تحقّق التركيب والبساطة .

### [مطلب «لِم»]

قال: ومطلب «لِم» وهو مطلب العلّه، امّا للتصديق فقط، كقولنا: «لِمّ كان الجسم عدناً؟» أوله وللوجود، كقولنا: «لِمّ يجذب القناطيس الحديد؟».

فهذه اقهات المطالب \_ أعني الأصول \_.

\* \*

أقول: هذا هو المطلب الثالث من الأصول \_ وهو «مطلب لِم» \_ وهو ضربان:

أحدهما: أن يطلب به علَّة التصديق فقط، وهو الذي يسئل به عن الحدَّ الأوسط الذي هو علة الاعتقاد والتصديق، كقولنا: «لِم كان الجسم عدنًا؟».

والشافي: أن يطلب به علة التصديق والوجود مماً، حتى يكون السائل به يسئل عن علة الشيء في نقلة الشيء في علة الشيء في الشيء في نفية الشيء في نفية المشيء في نفية المعلومة والتفاطيس الحديد» فان الجذب معلوم، وعلّه غير معلومة. وهذا المطلب يتأخّر عن المطلبين الأولن.

### [فروع المطالب]

ق**ال: وال**فروع كشيرة منها «مطلب أيّ» لطلب التميزوان أضيفت الى ماتقدم فكان . . لكل من التصوّر والتصديق مطلبان، **ومطالب كم؟ وكيف؟ وأبن؟ ومتى؟ ومَن**؟ وكُيْرم «هل» المركبة مقامها جميعاً في بعض الأحوال.

\* \*

أقول: فروع المطالب كثيرة منها «مطلب أي» والطالب به بسئل عن تميز الشيء عن غيره الما تسميراً أو عرضياً، وقد يضاف الى الأصول فتكون مطالب التصور الثين هما: «هل» و«أي»؛ ومطالب التصديق اثنين هما: «هل» و«لم».

ومن المطالب الفرعيّة «كم الشيء؟» وهويسئل به عن مقداره، «وكيف الشيء؟» ويسئل به عن مكانه، و«أين الشيء؟» ويسئل به عن مكانه، و«مق

الشيء؟» و يسئل به عن زمانه، و«مَن هو؟» و يسئل به عن تميّزه بعوارضه.

وإنًّا كانت هذه فروعاً لأن «هل المركبة» يقوم مقامها جيماً في بمض الأحوال، فان قولنا: «هل مقداره كذا» يقوم مقام: «كم الشيء؟»؛ وقولنا: «هل هو على حال كذا؟» يقوم مقام: «كيف هو؟»؛ وقولنا: «هل زيد في الدار؟» يقوم مقام: «أين هو؟»، وكذا الباقي.

وانَّها تـقـوم «هـل المركّبة» مقـامها اذا عرف المطلب و يسئل عن تعيّنه، وأمّا اذا لم يعلم فـلايـقـوم مـقامها، فان من لايعرف الدار ــ مثلاً ــ لايصحّ أن يقول: «هل زيد في الدار؟» بل يسئل بأين؛ فلهذا قال المستّف رحه الله: «في بعض الأحوال».

### [ترتيب المطالب]

قال: ويتُصل «لم» بـ«هل» فيتبعه.

أقول: لمّافرغ من تعديد المطالب شرع في بيان تناسبها في الترتيب، ولمّاكان «مطلب هل» أنّا يطلب به علمة وجود الشيء في نفسه، أو علّة وجوده بحال كذا، و«مطلب هل» يطلب به امّا وجود الشيء في نفسه، أو وجوده بحال كذا ــ وكان الثاني أسبق من الأول في المعرفة ــ لا جرم كان «مطلب هل» متقدماً على «مطلب لم» واتّصل «مطلب لم» بـ«هل» وتبعه.

يقال: «هل كذا موجود؟» فاذا قيل: «نعم» قيل: «لِم هو مَوجود؟» وكذا في «هل المركبة» فأنّه ما لم يعرف وجود الشيء مطلقاً أو بحال لم يطلب علّته.

قال: وكذلك يتبع «ما» الذاتية مطلبي «هل».

أمّا البــــيـطة: فلأن تحـقـق الماهيّة متأخّر عن تحقّق إنّيتها، وأمّا المركبة: فلأن مائيّة الأعراض الذائيّة انّها تتحقّق بهليّنها لموضوعاتها.

\* \*

أُقول: قد بيَّنَا ان «مطلب ما» ينقسم قسمين: أحدهما مايظلب به شرح الاسم ــ وهو

المتقدم على جميع المطالب أصلها وفرعها وثانيها مايطلب به نفس حقيقة الشيء وهو «ماالذاتية»، وهذا القسم الثاني منها تابع لمطلى هل.

أمّا البسيطة فلأنه مالم يعرف وجود الشيء لايطلب حقيقته وذاته في نفسه، لأن تحقّق المـاهـيّـة مـشـأخّـر عن تحقّق انّـيتها ووجودها، و«ماالذاتية» يطلب بها تحقّق الماهيّة، و«هل البسيطة» يطلب بها تحقّق الوجود، فكان المطلب الأول منأخّراً عن الثاني.

وأقما المركبة فلائها يطلب بها تحقق وجود الأعراض للشيء، فيقال: «هل هو بحال كذا؟» ولاشك ان تلك الأعراض مالم تكن موجودة لموضوعاتها لا تكون لها حقيقة في ذاتها، لأن الحقيقة هي حقيقة أمر موجود، فالم يعرف وجودها لموضوعاتها لم تطلب حقيقتها، واليه أشار بقوله: هائيسة الأعراض الذاتية الما تتحقق بهليتها لموضوعاتها .

وعندي فيه فطر، لأنّا اذا قلنا: «ماالحركة؟» طالبن حقيقتها فلاريب في تأخّر هذا المطلب عن مطلب هل البسيطة، أمّا عن هل المركّبة \_ أعني «هل الحركة دائمة؟» مثلاً \_ فلا. نغم \_ طلب دوام الحركة بماالذاتية متأخّر عن طلب هل المركّبة للحركة، لكن الطلبان غتلقان، ودليل المصنّف \_ رحمه الله \_ انه له إلا يا الأول فلا.

\* \* \*

قال: وأيضاً طلب هليّة المركبة هو طلب مائيّة حدودها الوسطى، ولذلك قد يتشارك البرهان والحدّ في أجزائها في بعض المواد.

幸 恭

أقول: هذا دليل ثنان على أن «ما» الذاتية تابع «هل» المركبة. وتقريره ان الطلب بالذاتية هو الله المؤلفة على المؤلفة على المؤلفة على المؤلفة المؤلفة على المؤلفة عن العلم متأخّر عن السؤال المؤلفة عن العلم متأخّر عن السؤال بالذاتية عن العلم متأخّر عن السؤال بهل المركبة عن الحكم، وقولنا: «ماعلة الانخساف؟» هوقولنا: «لم انخسف؟».

\_ و بـالجملة \_ فقولنا: «لِم» سؤال عن الحدّ الأوسط بما، واذا كان «ما» الذاتية طالبة للحد الأوسط فـ«هل» المركبة تكون متبوعة لها، ومن حيث ان طلب هليّة المركبة هوطلب مائية حدودها الوسطى، يتشارك الحدّ والبرهان في أجزائهما في بعض المواد \_ كما سيأتي \_.

## البرهان

فال: والبرهان فياس مؤلَّف من يقينيّات ينتج يقينيّاً بالذات اضطراواً، والقياس صورته، واليقينيّات مادّته، واليقين المستفاد غايته.

\* \*

أقول: كل حجّة لابدَّ فيها من مقدمتين، وتانك المقدمتان قد تكونان يقينيَّتين، وقد لا تكونان يقينيَّتين، وقد لا تكونان، ونعني باليقين اعتقاد الشيء على ماهو عليه مع اعتقاد امتناع التقيض، فكل حجّة مؤلَفة من مقدمتين يقينيَّتين لانتاج بقيني يسمّى برهاناً.

وهو أخص من القياس، اذ قد يتألّف القباس من مقدّمات غير يقينيّة، وقد بينًا في فصل القياس الاحترازات في هذا التعريف.

واعلم ان أكمل الحدود مااشتمل على العلل الأربع التي هي الفاعلية والغائية والماديّة والصوريّة، وقد اشتمل هذا الحدّ على علل البرهان الشلاث، فالقياس هو الصورة، واليقينيّات أعنى المقدمات اليقينيّة هي المادة، والشيء المستفاد أعنى النتيجة هي الغاية.

### [مبادىء البرهان]

قال: ومبادئه القضايا الني يجب قبولها، وهي ستة:

الأوليّات؛ كالعلم بأن الكلّ أعظم من جزئه.

\* \*

أَقُولُ: أَنُواع القَضَايا المستحملة في القياس أربعة: مسلّمات ومظنونات ومامعها ومشبّهات بغيرها ومخيّلات؛ والمسلّمات امّا معتقدات أو مأخوذات، والمعتقدات ثلاثة: الواجب قبولها: والمشهورات، والوهميّات.

فبادىء البرهان هي الواحب قبولما لاغين والأنواع الباقية مبادىء الصناعات الأربعة

الباقية \_ على مايأتي\_.

### والواجب قبولها أصنافها سنّة:

أولها: الأوّليّات، وهي قىضايا يوجبها العقل الصريح لذاته ـــ لابسبب من الأسباب الحنارجة عنه ـــ وانّها يستوقّف الحكم بها على تصوّر طرفي القضيّة لاغي، فكلّها وقع في العقل التصوّر لحدودها بالحقيقة وقع له التصديق، كالعلم بأن الكل أعظم من الجزء.

وهذه الأوليّات منها ماهو جليّ للكل لأن تصوّر حدود القضيّة حاصل للجميع، ومنها ماهو خفيّ عند بعض الناس لوقوع الإلتباس في تصوّر حدودها فيتوقّف المقل عن الحكم، فاذا حصل له التصوّر جزم المقل وحكم بمقتضاه.

#### \* \* \*

قال: والمحسوسات: امّا الظاهرة \_ كالعلم بأن الشمس مضيئة أو الباطنة \_ كالعلم بأن لنا فكرة \_ .

#### 赤 汝

أقول: هذا هو النبوع الشافي من أنواع القضايا الواجب قبولها \_ وهو المسقى بالمحسوسات \_ وهي تضايا يحكم بها العقل بواسطة الإحساس، امّا بواسطة الحسّ الظاهر كالعلم بأن الشمس مضيئة، وإن النار حازة؛ فأنّه لولاالإحساس لم يحكم العقل بمثل هذه البقضايا، وهذا قال المعلم الأول: «منْ فقدّ حسّاً فقدّ علماً يؤدّي اليه ذلك الحسّ» بخلاف القضايا البدينة الحاصلة لكل أحد.

واتــا بــواسطة الحسّ الباطن \_\_ وَتُسمّى الوجدانيّات\_ كالعلم بأن لنا فكرة، وأن لنا حُوفًا وألمّاً ولذّة وسروراً.

### \* \* \*

قال: والجرّبات كالعلم بأن السقمونيا يسهّل الصفراء.

#### 泰 李

أقول: والمجربات هي قضايا تشبع مشاهدات منّا تحصل بتكرّن فيحصل بالتكرار التذكار الى أن يرسخ عقد نفساني لاشك فيه بالحكم؛ كالعلم بأنَّ السقمونيا يسهّل الصفراء. ولابـدُ في هـذا الحكم من قياس خفي هو انّه: «لوكان اتّفاقيّاً لم يكن داعًا ولاأكثريّاً» فيحصل الجزم بتكرّر المشاهدة وحصول القياس المذكور باستناد الاسهال الى السقمونيا.

. . .

قال: والمتواترات؛ كالعلم بوجود مكّة.

أقول: القضايا المتواترة هي التي تسكن الها النفس سكوناً يزول معه الشك، ويحصل به الجرد مكة. الجرد الفروري لكثرة الشهادات على سبيل الاتفاق والتواطؤ؛ كالعلم بوجود مكة.

وذهب قوم الى أن العلم الحاصل به نظريّ، وآخرون غير عمّقين حصروا عدد الشهادات المفيدة لليقين في عدد معيّن، وهو خطاء، فان اليقين غير متملّق بعدد عصور توثر فيه الزيادة والنقصان، وإنّا القاضى هو اليقين ــ ليس عدد الشهادات...

\* \* \*

قال: والحدسيّات، كالعلم بأن نور القمر مستفاد من الشمس إنّا يحدسه الناظر في اختلاف تشكلاته بحسب اختلاف أوضاعه منها.

e e

أقول القضايا الحدسية تجري بجرى الجربات في تكرار المشاهدة ومقارنة القياس الخفي وهي قضايا مبدء الحكم بها حدس قوي من النفس يزول معه الشك وتذعن النفس بالقبول، وذلك مشل حكمنا بأنَّ نور القمر مستفاد من الشمس، وأنَّها حصل لنا ذلك بحدس حصل لنا باختلاف تشكلات القمر بحسب اختلاف أوضاعه من الشمس قرباً و بُعداً، ومقابلة ومقارنة وترسعاً.

والفرق بينه وبن التجربة ان السبب في التجربة معلوم السببية مجهول الماهيّة وفي الحدس معلوم بالوجهين.

قال: والقضايا الفطرية القياس؛ كالعلم بأن الاثنين نصف الأربعة.

والأخيرتان ليسنا من المبادىء، بل واللتان قبلها ايضاً، والعمدة هي الأوليّات.

أقول: هذه قضايا تستى «قضايا قياساتها معها ، وفطرية القياس» أيضاً وهي تضايا يحكم بها المقل لوسائط لا يخلو الذهن عنها البتة، فهي تشابه الضروريات لعدم انفكاك المعقل عنها في حين من الأحيان وإن كانت ذوات أوساط كالملم بأن الاثنين نصف الأربعة، فانه حكم عقلي (قطعي و فطري ن) حصل بوسط هو «ان الاثنين عدد انقسمت الأربعة اليه والى مايساويه، فهو نصف ذلك العدد، فالاثنان نصف الأربعة».

وهمذه الأربعة ليست من المبادىء لتوقفها على وسائط ومبادىء غيرها، ولأنَّها غير عامة لاختلاف المقلاء فيها.والمعتمد أنّما هو الأوليّات، فان المحسوسات أيضاً غير مشتركة بين المقلاء.

### [برهان «لِم» و«إن»]

قال: والبرهان امّا «برهان لم» وهو الذي يعطي العلة للوجود والتصديق ممّاً كقولنا: هذه الخشبة مسّها النارفهي عترقة

وإمَّـا «برهان إن» وهو الذي يعطي التصديق فقط، كقرلنا: «هذه الحتى تشتد غبًّا فهى محترقة».

والأوسط في برهان «اللم» هو العلة لالنفس الأكبى بل للحكم به على الأصغر وان كان معلولاً لأحدهما في الأصغر وينقلب كان معلولاً للحكم يسمّى دليلاً وكان برهان «إن» و ينقلب أحدهما الى الآخر عايشيه قياساً دائراً.

恭 参

أقول: الأوسط في البرهان علة للتصديق بالأكبر على الأصغر \_ والآ لم يكن الاستدلال به أولى من غيره في البرهان على النقية بعطي به أولى من غيره في ان كان مع ذلك أيضاً علة لوجود الأكبرستي «برهان لم» لأنه يعطي اللهية ملقاة أ، فستي به، كقولنا: «هذه الخشبة مستها النار فهي عترقة»، فالاستدلال بالماسة على الاحتراق استدلال بالعلة على المعلول، فكما أعطي الماسة الحكم بوجود الاحتراق في الذهن فكذا أعطي الماسة في نفس الأمر.

وان كان انّها يمطي العلمة في التصديق لاغين ولايعطي العلة في نفس الأمرسمي «برهان إن» كقوك! «هذه الحتى تشتذ غبّاً، وكل حمى تشتذ غبّاً فهي عترقة» فاشتداد الحمتى غبّاً علّه للتصديق بثبوت الاحتراق في العقل دون الحارج، وكلاهما معلولان للصفراء المتعنّة خارج العروق.

— اذا عرفت هذا — فاعلم انا لانشترط في برهان اللم أن يكون الأوسط علة لوجود الأكبر مطلقاً، بل لوجود الأكبر في الأصغر، وبينها فرق، فانه يمكن أن يكون الأوسط معلولاً للأكبر أو الأصغر، وهومع ذلك علة لوجود الأكبر في الأصغر، كها تقول: «هذه الحشبة تتحرك البها الندار فتصل البها» محركة النارعلة للوصول، وهي معلولة للنار فهيهنا الأوسط معلول الأكر.

وكها تـقـول: «الانـسـان حـيـوان، وكـل حـيوان فهو جسم» فالحيوان معلول للانسان في الحارج وعلّة لثبوت الجسم له.

فقد ظهر من هذا ان الشرط في برهان اللم أن يكون الأوسط علة لوجود الأكبر في الأصغر ـــ ويجوز أن يكون معلولاً ـــ ولايمكن العكس لاستحالة تقدم وجود الأكبر في الأصغر على وجوده مطلقاً.

واعلم ان «برهان الإنّ» ينقسم الى مايكون الأوسط معلولاً لوجود الأكر في الأصغر، والى مالايكون كذلك ، ويستمى الأول بـ«الدليل» وهو عكس برهان اللم، وينقلب الدليل الى برهان اللم وبالعكس ــ بمايشبه قياس الدور لاتحاد الحدود فيها واختلافها في الترتيب...

وانَّها قال: «يا يشبه قياس الدور» ولم يقل: «الى قياس الدور» لأن القصد هنا ليس المنالطة، فلهذا كان شبهاً بالقياس الدوري، ولم يكن هو هو.

## [البديمي والكسبي]

قال: وكل قضيّة تتضمّن أجزاءها عليّة الحكم فهي أولية لايتوقّف العقل فيه الآ على تصوّر الأجزاء، فانها ربًّا تكون خفيّة؛ فان كانت العلّة خارجة فهي مكتسبة، ولايحسل اليقين الاّ بتوسط العلّـة . فان الحكم يجب مع علَّته ويحتمل دونها، ومالاعلة له فلايقين به.

#### \* \*

أقول: التصديق لابد له من علّة وان كانت تصور أجزائه لاغير فهو التصديق البديمي، كقولنا: «الكل أعظم من جزئه» فان هذا التصديق معلول لتصور جزئيه لاغي، ولايتوقّف المعقل فيه الا على تصوّر مفرديه، وقد يكون التصوّر خفيّاً \_ على ماتقدّم \_ فاذا حصل بالكُنه حصل الجزم القطمى.

والآكانت العلة خارجة عن تصوّر المفردين كانت القضية كسبيّة يفتقر العقل في الجزم بالنسبة بين مفرديها الى وسط هو العلة، ولا يحصل اليقين الآ بتوسط العلّة، فان الحكم بدونها ممكن يتردد العقل فيه بين طرفي الثبوت والانتفاء، اتمّا اذا حصل الوسط فانَّه يحصل اليقين، لأن المعلول واجب مع العلّة، ومالاعلّة له فلايقن به اذ اليقن تابع للعلة.

#### \* \* \*

قال: وللمجربات علل خفيّة يدلّ على وجودها كومها غير اتفاقيّة، فهي يقينيّة وان كانت مقيّدة بشرائط توجد عندها.

#### \* \*

أقول: لمتاذكر ان مالاعلة معلومة له فلايقين به استشعر أن يقال: «ان المجر بات يقينية ولاعلل لها، فكيف يصح الحكم بانتفاء البقين عند انتفاء العلة ؟» فذكر مايدفع هذا الحيال وهو ان للمجر بات عللاً خفية، والدليل عليه انها غير اتفاقية والآلم تركن دائمة ولاأكثرية، للملم القطعي بأن الاتفاقي لايدوم ولايكثر وجوده، واذا لم تكن اتفاقية كانت مستندة الى علل، واذا استندت الى علة كانت يقينية.

اذا عرفت هذا فنـقـول: ان الأمـور الـشـجر بيّـة قد تقترن بأحوال وأزمنة وأمكنة توثُّر في الحكم وجوداً وعدماً، وقد لا تكون كذلك.

فني القسم الأول الله يعصل اليقين اذا قيد الحكم بنلك الشرائط والأحوال، وذلك مثل حكمنا بأن كل مولود يولد في الزنج فهو أسود، فانه يقترن بهذا المكان فلايصتم الحكم بأن كل مولود أسود؛ فاذن الحكم المجرّب اذا كان مقيّداً بشرائط وجد عندها ولا يوجد بدونها.

### [مايفيده الحواس]

قال: والحواسّ لا تفيد رأياً كليّاً، وهي مبادىء افتناص التصورات الكليّة والتصديقات الأوّلية، فنْ فَقَد حسّاً فَقَد عِلْماً.

#### \* \*

أقول: الإحساس هو ادراك الشيء المقترن بمادة معيّنة بشرط حضوره عند المديك ، فبالضرورة يكون جزئيًا لا يمكن صدقه على غيره، فالحواس لا تفيد رأياً كليّاً وأنّا تفيد الجزئي، فالمعلم بأن كل نارحارة حكم عقليّ ــ لاحشي ــ فان الحسّ أنّا يفيد «ان هذه النار المحسوسة حارة» أمّا ان كل نارحارة ــ فلا.

نعم \_ الحواس مبادىء اقتناص التصورات الكليّة والتصديقات الأوليّة، لأن النفس أول خَلْقها خالية من جميع العلوم \_ كأنفس الأطفال \_ وقابلة لها، و واجب الوجود عام الفيض، فلابدٌ من توقف الأثر على الاستعداد، وهو هنا مستفاد من الحواس، فان من أحس بالجزئيّ استعد لادراك الكليّ ولحصول مناسبات ومباينات هي أحكام ضروريّة وتصورات كلبّة عقليّة حاصلة من واجب الوجود تعالى بسبب الاستعداد السابق، ولهذا حكم المعلم الأول بأن من فقد حسًا فقد عماً يؤدي البه ذلك الحسّ، لزوال الاستعداد الذي هو شرط في العلم.

## [حكم المتواتر حكم المحسوس]

قال: والمتواترات كالمحسوسات.

**\*** \*

أقول: شرط افادة التواتر العلم الانتهاء في الاخبار الى المحسوس، ولهذا لوأخبر جماعة كثيرة بحدوث العالم أو قدم الصانع من غير دليل عقلتي لم يحصل العلم به.

اذا ثبت هذا \_ فالحكم المستفاد من التواتر كالحكم المستفاد من الحس من انه يجب أن يكون حزيثًا ولا يفيد رأياً كليًا.

## [العلل الأربع]

## قال: والْكُلِّل أربع: مامنه، ومافيه، ومابه، وماله.

; **\*** 

أقول: لـمّـاذكر ان حكم القطعيّ بالشيء الذي له علَّة انَّها يحصل عند وجود علَّته أشار هيهــا الى بيان العلل وأقـــامها.

واعـلم ان العلَّة هي هايتوقَّف عليها وجود الشيء، فان كان جيع مايتوقّف عليها فهي «العلة النامّة»، والاّ فهي «الناقصة».

وأقسام العلل أربعة، لأن وجود الشيء المركب أنّها يحصل بحصول أجزائه وفاعله وغايته، فاذا حصل هذه الأشياء وجد الشيء، فلايتوقّف على غيرها.

والأجزاء امّا هادّته (ماديّة ـــن) وهي التي يحصل بها الشيء بالقوة كالخشب للسرير، وامّا صورته (صوريّة ـــن) وهي التي يحصل بها الشيء بالفعل، كالصورة السريريّة.

والفاعل هو المفيد للوجود، والغاية هي مالأجله الشيء. والى المادية أشار بقوله: «مافيه»، والى المادية أشار بقوله: «مافيه»، والى الفائية أشار بقوله: «ماله». والى الفائية أشار بقوله: «ماله».

#### \* \* \*

قال: ويقع الجميع في أواسط البراهين كبيان الخسوف بقاطرة الأرض للنيرين، ووجوب وجود الأصبع الزائدة بوجود المادة المستعدة لقبول صورتها فاضلة عن المقدار الواجب ومساوات مشلشين تساوت أضلاع متقاطرة وزوايا تتخلّها منها بالتطبيق ووجوب تعريض الطواحين بالاحتياج الى جودة المضغ، وقد يستعمل الجميع في بيان شيء واحد.

黎 华

أفول: كل واحدة من هذه العالم تصلح أن تقع وسطاً في البرهان، امّا وقوع العلّة الفاعليّة فكما تقول: «القمر منخسف لأن الأرض وقعت مقاطرة للتيرين» فقاطرة الأرض علة فاعليّة للكسوف. وأتما وقوع الـعلة الماديّة فكما تقول: «وجدت المادة الفاضلة عن المقدار الواجب المستعدة لقبول صورة الأصبع، فيوجد الأصبع الزائدة».

وأمّا وقوع العلة الصوريّة فكما تقول: «كل مثلثين تساوت أضلاعهما المتقاطرة وزواياهما المتقابلة فانّهما متساو يان للتطبيق.

وأتما وقوع العلمة الغائبة فكما تقول: «انَّ الطواحن انَّها عرضت لجودة المضغ وحددت الاسنان لجودة القطم».

وقد يستعمل جميع العلل الأربع في بيان شيء واحد وهو أبلغ في افادة اليقين.

#### \* \* \*

قال: وينبغي أن تكون العلل واضحة، والتامّة منها هي القريبة التي تكون بالذات وبالفعل، وقد تكون مساوية كالنار للاحراق، أو خاصّة كالعفونة للحمّي.

#### \* \*

أقول: ينبغي أن تكون الحدود الوسطى ــ التي هي العلل ــ واضحة العليّة ليصحّ استعمالها في البراهن، فان الخفيّ لايكن الاستدلال به.

واعلم أن العلل منها تاقة ومنها ناقصة، وأيضاً منها ماهو بالذات، ومنها ماهو بالعرض، ومنها ماهو بالفعل، ومنها ماهو بالقوة، ومنها عامة وخاصة، ومنها كلية وجزئية.

فالملة التامّة هي القريبة التي تكون بالذات و بالفعل، لابالعرض والقوة، والنار مساوية للاحراق، اذ كلّما وجدت النار وجد الاحراق و بالعكس،والعفونة أخصّ من الحتى.

اذا عرفت هذا فالعلمة يجب أن تكون مساوية أو أخصّ، ولا يجوز أن تكون أعمّ من الملول، والآلزم وجود العلمة دون المعلول ــ هذا خلفـــ.

### قال: شرائط مقدّمات البرهان

عِبُ أن تكون مقدمات البرهان ــ بعد كونها يقينيّة ــ أقدم بالطبع وعند المقل من الستائج لتكون علاّ بحسب الأمرين، وأعرف من النتائج لتعرفها؛ وأن تكون مناسبة ــ أعنى تكون عمولاتها ذاتيّة لموضوعاتها أوليّة؛ وأن تكون ضرورية كليّة. أقول: المقدمات المستعملة في الأقيسة البرهانية تشترط فيها أمور:

أحدها أن تكون يقينيّة \_ وقد تقدم قياس مؤلّف من يقينيّات\_.

وثانيها: أن تكون أقدم بالطبع من النتائج ليصخ أن تكون عللاً لها بحسب الحارج ـــ وهو مختصّ ببرهان لم.ــ.

وثالشها: أن تكون أقدم من النتائج عند العقل ليصخ الاستدلال بها، وتكون عللاً لها بحسب العقل، فان القدمات يجب أن تكون عللاً للنتائج عند العقل.

ورابعها: أن تكون أعرف من النتائج لتعرفها فان المعرّف يجب أن يكون أعرف من المعرّف؛ ونمني بكونها أعرف منها أن يكون أكثر وضوحاً و يقينيّاً ليكون وضوحها مقتضياً لوضوح النتائج؛ فان الوضوح واليقين للمقدمات أولاً وبالذات، وللنتائج ثانياً وبالعرض.

وخامسها: أن تكون مناسبة للنتائج بمنى أن تكون ذائية أولية، ونعني بالذاتي مايعم المقوم والمعرض الذاتي ــ على ماسيأتي بيانهــ ونعني بالأولى مايممل لابواسطة أمر أعم، كالحسّاس على الانسسان، فمان الهمول بحسب الأعم لايكون أولياً، وانّها شرطنا ذلك لأن الغريب لايفيد اليقين بالايناسبه لعدم العلاقة الطبيعية بينها.

وسادسها: أن تكون ضرورية امّا بحسب الذات أو بحسب الوصف بعنى أن تكون مطلقة عرفية شاملة لهما ــ على ماياتيــ.

وسابعها: أن تكون كليّة، بعنى أن تكون عمولة على جيع الأشخاص في جيع الأزمنة، حتى لايكون المحمول لاحقا بحسب أمر أخصّ من الموضوع ــ كالضاحك على الحسّاس فانه لايكون محمولاً على جيع ماهو حسّاس، بل على بعضه فلايكون حمله عليه كليّاً.

وهذان الأخيران يختصان بالمطالب الضرورية الكليّة.

## [الذاتي في باب البرهان]

قال: والمذاتي هيهنا أعم من المقوم، فانّه يشمل أيضاً الأعراض الذاتيّة، وهي التي تلحق الموضوع لماهيّته ـ كالضحك للانسان، والزوجيّة للمدد. فكل ما يقع في حد الموضوع أو يقع الموضوع في حده فهو ذاتي له كها سنبيّنه. أقول: الذاتي لفظ مشترك بين معان وأشهرها المقوم، وليس هو المطلوب في كتاب البرهان بل المطلوب هنا ماهو أعم منه، وذلك لأن الاعراض الذاتية ــ أعني الاعراض التي تلحق الشيء للهوهو أي لذاته، كالتعجب اللاحق للانسان باعتبار ذاته ـ بطلق عليه لفظ «الذاتي» أيضاً، كما يطلق على «المقوم»، وكلاهما يستعملان هنا، والمثلى الأعم الشامل لها مما هو أن يقال: «ما يؤخذ في حد الموضوع، أو يوخذ الموضوع في حده».

فالأول كأخذ الحيوان في حد الانسان ... وهو المقوم... والثاني كأخذ العدد في حد الزوجيّة كما تقول: «الزوجيّة انقسام بمساو يين في العدد».

### [الذاتي في العلوم]

قال: وفي العلوم يستمكل مايقع في حده الموضوع كالزوج للمدد، أو جنسه كالزوج للاثنين، أو معروضه كالناقس للأول ، أو معروض جنسه كالناقس لزوج الزوج ذاتياً اذا كان الباحث عنها علماً واحداً.

#### 恭 恭

أقول: قد بيتنا ان مقدمات البرهان يجب أن تكون ذاتية، وبينا ان الذاتي في كتاب البرهان يطلق على «مايؤخذ في حد الموضوع، أو يؤخذ الموضوع في حده» وكانت المقدمات المستعملة في البراهين أعمّ من ذلك، فان كلّا يقع في حده الموضوع أو جزء الموضوع أو ممروضه أو ممروضه أو ممروض جنسه يستى ذاتياً في العلوم.

والسبب فيه ان العلوم متمايزة بحسب تمايز موضوعاتها، والعرض الذاتي قد يحمل في كل علم على موضوع خلم على موضوع خلم على موضوع خلم المعلم، كما يحمل الناقص والزوج على العدد الذي هو موضوع خلم الحساب؛ وقد يحمل على أنواع الموضوع كما يحمل الزوج على الاثنين الذي هو نوع للعدد الذي هو الموضوع لعلم الحساب؛ وقد يحمل على أعراض أخر ذاتية للموضوع كما يحمل الناقص على الأول أو على الزوج أو الفرد التي هي أعراض للمدد وذاتية له.

وقد يحسل على أنواع هذه الأعراض كها يحسل الناقص على زوج الزوج الذي هو نوع للزوج العارض للموضوع ــ الذي هو العددــ. وجميع ذلك يسقى عرضاً ذاتياً، والحمول الذي يؤخذ في حدّه الموضوع هو الأول لا غيرا بل المأخوذ في حده في الثاني جنس الموضوع الذي هو المدد، وفي الثالث معروض الموضوع — أعنى المدد أيضاً —. وفي الرابع معروض جنس الموضوع — وهو المدد أيضاً —.

ولمّا كانت الهمولات البرهانية ذاتيّة كان جيع ذلك من الاعراض الذائمة الكن ينبغي أن يقيم الله الله المرف الذي أن يقيم أن يقيم أن يقيم الذي يقت من العرض الذي يوضد في حدة جنس الموضوع الخارج عن ذلك العلم لايسمّى عرضاً ذاتياً واليه أشار بقوله: «إذا كان الباحث عنها علماً واحداً».

هذا اذا أريد بالموضوع موضوع القضيّة، وأما اذا أريد به موضوع العلم كني أن يقال: «ما يؤخذ موضوع العلم في حده».

واعلم ان الناقص هو الذي يقصر عن أجزائه كائن عشر، قان نصفه وثلثه وربعه وسدسه أزيد منه، والأول هو الذي لايعده غير الواحد كالثلاثة، وزوج الزوج هو العدد الذي يعده عدد زوج مِرَّات هي زوج كأربعة وعشرين.

\* \* \*

قال: والأوليّ هو المحمول لابتوسط غيره كالجنس القريب والفصل والعرض الذاتي الحقيق عل النوع.

والكلي هينا أن يكون المحمول مقولاً على الكل في جيع الأزمنة حالاً أولياً.

**والضروريّ هيهنا ماستميناه عرفية عاميّة،** وقد يقع غير الضروري كالممكنات الأكثريّة ف مُقدمات أمثالها، وكذلك غير الكليّ في المطالب الجزئيّة.

\* \*

أقول: قد بينًا ان مقدمات البرهان يجب أن تكون أوليّة، ونعني بالأوّلي مايكون عمولاً على الموضوع لابتوسط غيره، وذلك كحمل الجنس والفصل القريبين على النوع والعرض الذاتي الحقيقي \_ أعني العرض اللاحق بالموضوع لذات الموضوع لالغيره كالتعجب المحمول على الانسان لذات الانسان لالشيء آخر غيره \_ قان هذه كلّها محمولة على الموضوع حلاً أوليتاً؛ امّا الأجنباس والفصول العالية فانها انمّا تحمل على النوع بواسطة حلها على ماهو أعمّ

منه، فان الجسم انَّها يحمل على الانسان بواسطة حله على الحيوان.

واهلم ان المقدمات يجب أن تكون كلية، وقد بيّنا معنى الكليّ من «الله المحمول على الجسيم في جيع الأزمنة حملاً أولياً» فالكليّ هينا أخص من المفهوم منه في الأسوال الآثا في جيع الأزمنة من غير واسطة، فباعتبار القيدين كان أخصّ.

وقد بينا \_ أيضاً \_ آن المقدمات يجب أن تكون ضرورية، وبينا ان المراد بالضروري هينا مايشمل الضروري الذاتي والوصني مما \_ أعني تكون مشروطة عامة \_ وذلك لأن الحمول على شيء بحسب جوهره \_ وهو الحمول المناسب للموضوع ـ ربّا يزول بزوال الموضوع عيما هو عليه حالكونه موضوعاً، وربّا لايزول؛ وذلك لأنه ينقسم الى مايحمل عليه بسبب ماليساويه \_ كالفصل \_ وهو مايزول بزوال نوعية ذلك الشيء، والى مايحمل عليه بسبب مالايساويه ـ كالجنس \_ وهذا قد يزول بزوال نوعيته وقد لايزول \_ كالجنيف اذا حل على المواء، فانه يزول عند صيرورته ماء، ولايزول عند صيرورته أداً؛ فالضروري بحسب حل على المواء، فانه يزول عند صيرورته عما هو عليه حالكونه موضوعاً.

اتما المشروطة بكون الموضوع على ماوضع يشمل الجميع فلهذا أخذنا الفهروري هنا بحسب المعنى الأعم، وهذا الشرط مختص بالمطالب الفهرورية، لالكل مطلب برهائي، فان من المطالب البرهانية قضايا ممكنة أكثرية تستعمل في بيانها أمثالها، وكذلك المطالب الجزئية قد تستعمل في البرهان المقدمات الجزئية لاتفاجها.

قال:

# أحوال العلوم

### [موضوعها]

ولكل علم موضوع كالعدد للحساب، وربّا يقارن أمراً غيره كالمقولات الثانية من جهة ما يتوسّل بها من المقولات الحاصلة الى المستحصلة لهذا العلم، وكالكرة المتحركة لعلم الأكر، وربّا يكون أشياء كثيرة مناصبة كموضوعات علم الكلام.

\* \*

أ**قول:** لمّافرغ من شرائط المقدمات في البرهان شرع الآن في البحث عن أحوال العلوم ـــ أعني مايتوقّف كل علم عليه من أجزائه و بيان تناسب العلوم وتباينها ـــ الى غيرذلك.

واعلم ان كل علم على الاطلاق يتقوّم من ثلاثة أشياء: موضوع، ومبادٍ، ومسائل:

اذا عرفت هذا فنقول: الموضوع إمّا أن يكون شيئاً واحداً أو أشياء كثيرة.

والأولى إنما أن يؤخذ على الاطلاق كالعدد للحساب، أو مقيداً امّا بعرض ذاتي كالجسم الطبيعي من حيث هو متغير لعلم الطبيعة، وكالمعقولات الثانية من جهة مايتوصل بها من المحلومات الحاصلة الى المستحصلة لعلم المنطق؛ أو بعرض غريب كالكرة المتحركة لعلم الأكر.

والـثافي لابدُ وأن تكون متناسبة، ووجه التناسب أن يتشارك في أمر امّا ذاتي ـــ كالحنظ والــــطح والجسم التعليمي ـــ اذا جعلت موضوعات الهندسة ـــ فانّها تتشارك في المقدار وهو جنس لها \_ وامّا عرضي كبدن الانسان وأجزائه وأحواله والأدوية والأغذية \_ اذا جعلت موضوعات علم الطبّ \_ لاشتراكها في كونها منسوبة الى الصحّة التي هي الغاية في ذلك العلم؛ وكموضوعات علم الكلام من حيث انتسابها الى مبدء واحد هو الواجب تعالى.

وانًا كانت هذه موضوعات هذه العلوم لأن موضوعات مسائل هذه العلوم ترجع اليه بأن يكون موضوع المسألة نفس موضوع — العلم، كقولنا: «العدد إمّا زوج أو فرد» أو يكون جزئياً تحته كقولنا: «الصورة تفسد وتتكوّن» أو عرضاً ذاتيًا له كقولنا: «الحركة إمّا مستديرة أو مستقيمة» ومايبحث عن أحوال موضوعه … أي عن أعراضه الذاتية … فهي عمولات جميع مسائل العلم التي يكون اثباتها للموضوعات هو المطالب في ذلك العلم.

### [مبادىء العلوم]

قال: وهبادىء؛ وهي امّا قضايا لاوسط لها، امّا مطلقاً كالأوليّات \_ ويستى أصولاً متعارفة \_ أو في ذلك العلم \_ ويستى مصادرات أو أصولاً موضوعة باعتبارين وهي مايوضع في ذلك العلم ويتبيّن في غيره فيلزم المتعلّم تسليمها سواء كان مع استنكار أو مع مساعة؛ وامّا حدود؛ ويستى الجميع أوضاعاً.

#### **装**

أقول: المبسادىء هي الأشياء التي يبتني العلم ذوي المبادىء عليها، وهي امّا تصورات أو تصديقات.

أُمّا التصديقات: فهي المقدمات التي تتألّف منها قباسات ذلك العلم، وهي قضايا إمّا أولية لاتفتقر الى بيان ولاوسط لها مطلقاً <u>ويسمّى الأصول المتعاوفة، وهي</u> المبّادىء على الاطلاق\_.

واتما غير أولية لكن يجب تسليمها ليبتني عليها ومن شأنها أن يتييّن في علم آخر؛ فلاوسط لها في ذلك العلم التي هي مبادىء فيه، فهي مبادىء بالقياس الى العلم المبتنى عليها، ومسائل بالقياس الى العلم الآخر، فهي ليست مبادىء على الاطلاق؛ وهنة المبادىء ان كان تسليمها في ذلك العلم \_ التي هي مبادى ه فيه \_ على سبيل حسن الطق بالملم ومع مساعة ما ستيت أصولاً موضوعة، وإن كان مع استنكار وتشكّك فيها ستيت مصادرات، واليه أشار بقوله: «ويستى مصادرات أو أصولاً موضوعة باعتبارين» بعني باعتباري المساعة والاستنكار.

مشال الأصول الموضوعة قول اقليدس: «لنا أن نصل بين نقطتين بخط مستقم»، ومشال المصادرات قوله: «اذا وقع خط على خطين تصير الزاو يتين الداخلتين في جهة واحدة أقل من قائمتين، فانها اذا خرجا من تلك الجهة التقيا».

وأمّا التصورات فهي حدود أشياء تستعمل في ذلك العلم، وهي امّا موضوع العلم ...

كمّولنا: «الجسم هو الجوهر القابل للأبعاد» في الطبيعي ... وامّا جزء من الموضوع كقولنا: «الجسم البسيط هو الذي «الحميولي هو الجوهر المستعد» وامّا جزئي تحت الموضوع كقولنا: «الجركة كمال أول لما بالقوة من حيث هو طبيعته واحدة» وامّا عرض ذاتيّ، كقولنا: «الحركة كمال أول لما بالقوة من حيث هو بالقوة».

وهذه الأشياء تنقسم الى مايكون التصديق بوجوده متقدماً على العلم \_ كالموضوع وأجزائه \_ والى مايكون التصديق به أمّا يحصل في العلم نفسه كالأعراض الذاتية ، فحدود القسم الأول حدود بحسب الماهيّات ، وأمّا حدود القسم الثاني اذا صودر منها فبحسب الأساء ، و بعد التصديق يمكن أن تكون حدوداً بحسب الماهيّات . و يُسمّى الجميع أوضاعاً ، يعنى الحدود والمسلّمات على سبيل حسن الظنّ .

### [مسائل العلوم]

قال: ومسائل. وهي مايطلب البرهان عليها فيه ـ ان لم تكن بينة ...

谷 春

أقول: المسائل في كل علم هي القضايا الخاصة بذلك العلم التي يشك في انتساب عسمولاتها الى موضوعاتها، و يطلب في ذلك العلم البرهان علها ان لم تكن بيّنة، وأنّما يختصّ كل علم بمسائله باعتبار موضوعها ــ على مايأتي\_. قال: وموضوعات المبادىء والمسائل هي اتا موضوع العلم، أو شيء منه، أو ذاتيّ له. ومحمولاتها ذاتيّة لها.

#### 旅 旅

أقول: هذا هو المقتضي لتخصيص كل علم بمبادىء معينة ومسائل مختصة به، وذلك بأن تكون موضوعات المبادىء والمسائل امّا موضوع العلم، كقولنا: «الجسم مركّب من الهيولي والصورة» و«الجسم غير مركّب من الأجزاء الأفراد» أو يكون الموضوع هونوعاً من موضوع العلم، كقولنا: «الثلاثة فرد» و«كل خط يمكن تنصيفه» وامّا ذاتي له، كقولنا: «الأول هو الذي لآيعده الا الواحد» و«كل مثلّث فان زواياه مساوية لقائمتن».

ومحسولات المبادىء والمسائل ذاتيّة لموضوعاتها، أمّا في المبادىء فبالوجهين ــ أعني ذاتي المقوم والعرضى الذاتي ــوامّا في المسائل فبالمعنى الثاني لاغير.

### [كيفية استعمال المياديء العامة]

قال: والمبادىء العاقمة أمَّا تستعمل بالفعل بأن تخصص بالعلم - أمَّا بالموضوع فقط، كما يقال: «المقادير المساوية لمقدار واحد متساوية» ويلزمها التخصيص بالمحمول في المنى أيضاً وان لم يذكر.

واتما بالموضوع والمحمول معماً، كمايقال: «العدد امّا زوج وامّا فرد» ومالايخضص فلايستعمل الآ :'اتموة.

#### \* \*

أقول: المبادىء العاقمة هي القضايا الأولية التي لاتختص بعلم دون آخر، كقولنا: «الأشياء المتساوية لشيء واحد متساوية» و«الشيء امّا أن يكون ثابتاً أو منفياً» ومثل هذه أمّا تستعمل في العلوم بالفعل اذا اختصت بذلك العلم \_ إمّا بأحد الجزئين أو بها معاً.

مثال الأول اذا خصصنا القضية الأولى بالموضوع فنقول: «المقادير المساوية لمقدار واحد متساوية» فانًا خصصنا الأشياء بالمقادير، وهينا يختص الجزء الآخر بتخصيص الأول، فان المتساوي الذي هو المحمول هنا اختص بتخصيص المقادير، اذا المراد متساوية في المقدار...

لامطلقاً في كل شيء.

ومشال الثاني: في قولنا: «العدد امّا زوج وامّا فرد» فقولنا: «العدد» خصّصنا به موضوع المقضية الشانية أعني «الشيء» وقولنا: «امّا زوج أو فرد» خصّصنا به محمولها أعني «امّا ثابت أو منني» ومالا يخصّص، فلا يصحّ استعماله بالفعل، وانّا يستعمل بالقوة، كقولنا: «هذا حق، فنقيضه باطل» فانّه في قوة قولنا: «النق والاثبات لا يجتمعان».

# [المأخذ الأول والثاني]

قال: ولايكون محمولات المسائل مقوّمة \_ لأن المقوم لايطلب \_ بل أعراضاً ذاتية؛ وربما يكون محمولات المقدمات كذلك، فان كان الأوسط للأصغر مقوماً فقط ستي مأخذاً أوَّلاً، والآ فأخذاً ثانياً.

#### 谷 特

أقول: عممول كل مسئلة يجب أن يكون خارجاً عن موضوعها ولا يجوز أن يكون مقوماً له، لأن المقوّم للشيء لايطلب بالبرهان ثبوته له، اذ تصور الموضوع يتوقّف على ثبوت المحمول له ولأيطلب البرهان على المسئلة إلاّ بعد تصور أجزائها لماتقدّم من أن إحدى خواص الجزء السبق على الكلّ في الوجودين والعدمين.

لايقال: انَّه يطلب البرهان على جوهريّة النفس والصور، وقلم: «الجوهر جزء» ولانكم تقولون: «الجسم محمول على الانسان لأنَّه محمول على الحيوان» وهو استدلال على الذاتي.

لآنا نجيب عن الأول: ان المعلم لنا من النفس انّها شيء مدبّر للبدن، وذلك عارض لها ... لاحقيقتها ... واذا طلبنا جوهرية النفس لم نرد جوهريّة هذا المعلم ... بل ماصدق عليه هذا المعلوم ... والحاصل: ان الجوهر ذاتي لماصدق عليه المعلوم، لاالمعلوم؛ وكذا الكلام في الصورة وأشباهها.

وعن الثاني: ان المطلوب ليس البات الجسم للانسان، بل هو الملّة لئبوته له، وانَّما تلوح العمليّة عند اخطار الحيوان متوسطاً بينها بالبال. فقد ظهر من هذا ان المقوم لايكون مطلوباً، بل يجب أن تكون المحمولات أعراضاً ذاتيّة لموضوع المطالب، ويجوز أن تكون محمولات المطالب

مقومات في المقدمات.

اذا شبت هذا فنقول: ان الحد الأوسط في البرهان يجوز أن يكون مقوماً للأصغر، وأن يكون عارضاً له؛ فان كان مقوماً للأصغر استحال أن يكون الأكبر مقوماً له \_ لأن مقوم للقوم مقوم \_ بل يجب حينئذ أن تكون عارضاً له، و يستى هأخذاً أولاً \_ كقولنا: «الانسان ناطق، وكل ناطق ضاحك ».

وان كمان عمارضاً لـالأصــغر جاز أن يكون الحد الأكبر مقوماً للأوسط وأن يكون عارضاً، و يســتى هأخذاً ثانياً.

# [أعميّة العلوم وأخصّينها]

قال: وتشارك العلوم وتداخلها وتباينها بحسب أحوال موضوعاتها، فالأعم موضوعاً فوق الأخمص ــ كالهندسة والمجتسمات ــ وكذلك المطلق موضوعاً فوق المقيد ــ كالكرة، والكرة المتحركة ــ وربما يكخله التقييد تحت علم مباين لمايمته موضوعاً كالموسيقي، فانه تحت العدد ــ دون الطبيعي ــ وذلك اذا كانت المسائل تبحث عن ذاتيات مابه يتقيّد.

#### \* \*

أَقُولُ: العلوم انَّها تشمايز وتشفاير بحسب تمايز موضوعاتها وتغايرها، وتشارك العلوم وتداخلها بحسب تشارك الموضوعات وتداخلها أيضاً.

اذا ثبت هذا فتقول: الموضوعات إمّا أن يكون بينها عموم وخصوص، أو لايكون؛ فان كان فإمّا على وجه التحقيق، أو لايكون؛ والذي يكون على وجه التحقيق، هو الذي يكون العموم والخصوص بأمر ذاتي بأن يكون العام جنساً للخاص \_ كالمقدار الذي هو موضوع المحتدسة، والجسم التعليمي الذي هو موضوع المجسّمات، والعلم الذي موضوعه أخص داخل تحت العلم الذي موضوعه أعم وجزء منه.

والذِّي ليس على وجه التحقيق هوالذي يكون العموم والخصوص بأمر عرضي؛ و ينقسم الى مايكون الموضوع فيها شيئاً واحداً، لكن وضع ذلك الشيء في العام مطلقاً وفي الحاصّ مقيداً بحالة خاصّة ــ كالكرة مطلقة ومقيّدة بالحركة اللذين هما موضوعا علمها ــ والى ما يكون الموضوع فيها شيئين، ولكن موضوع العام عرض عام لموضوع الخاص... كالوجود والمقدار اللذين أحدهما موضوع العلم الإلهي، والثاني موضوع الهندسة ... والعلم الخاص الذي يكون على هذين الوجهين يكون تحت العلم العام ... وليس جزءأمنه.

وقد يجتمع الوجهان \_ أعنى: الذي بحسب التحقيق والذي ليس بحسبه في واحد، فيكون الخناص بها أولى بأن يطلق عليه الله موضوع تحت العام من الحناص بأحد الوجهين؛ وهذا مثل علم المناظر الذي موضوعه تحت موضوع علم الهندسة بحسب التحقيق \_ لأن موضوعه الخطوط المفروضة في سطح مخروط النور المقصلة بالبصر، والخطوط نوع من المقدار \_ ولا بحسب التحقيق باعتبار تقيد الخطوط بالنور المقصل بالبصر، وهذا الخاص باعتبار تقيده بعرض خارج عن الماهية، فيكون داخلاً تحت العام \_ وليس جزءاً منه \_.

وأمّا اذا لم يكن بين الموضوعات عموم وخصوص: فامّا أن يكون الموضوع شيئاً واحداً، ويُختلف بحسب قيدين مختلفين — كاجرام العالم ... فأنّها من حيث الشكل موضوع للهيئة، ومن حيث الطبيعة موضوع للساء والعالم من الطبيعي، ولذلك قد يقحد بعض مسائلها في الموضوع والحمول ويختلف بالبراهين، كالقول بأن الأرض مستديرة وانّها في المركز ....

واتما أن لا يكون الموضوع شيئاً واحداً \_ بل يكون شيئين مختلفين \_ فاتما أن يكون بينها تشارك في البعض، أولا يكون \_ فان كان فهو مثل الطبّ والأخلاق، فان موضوعها يشتركان في البحث عن القوى الانسانية، لكن عن جهتين مختلفتين، ولذلك يقع لبعض مسائلها اتحاد في الموضوع.

وإن لم يكن بينها تشارك ، فامًا أن يكونا مما تحت ثالث، فيكون العلمان متساويين في الرتبة كالهندسة والحساب، وإمّا أن لايكونا كذلك، فلايخلواتما أن يوضع أحدهما مقارناً لاعراض ذاتية تختص بالآخر، أو لايوضع، فان وضع كان العلم الباحث عنه من حيث يبحث عن تلك الأعراض موضوعاً تحت العلم الباحث من الآخر به وذلك كالموسيق والحساب، فان موضوع الموسيق هو النغم من حيث يعرض لها التأليف، والبحث عن النفم المطلقة جزء من الطبعي، لكنّه يبحث في الموسيق عنها من حيث يعرض لها نسب عددية المطلقة جزء من الطبعي، لكنّه يبحث في الموسيق عنها من حيث يعرض لها نسب عددية مقتضية للتأليف، وكان من حق تلك النفم اذا تجرّدت عن النسب العددية أن يبحث عنها

في علم الطبيعي، وإذا لم تتجرّد أن يبحث عنها في علم الحساب، فلأجل ذلك صار هذا البحث تحت الحساب وون الطبيعي، لأن الموسيق انّا يبحث عن ذاتيّات القيد المذكور.

وأنى هذا أشار المصنيف سوره بقوله: «ربّا يدخله التقيد» يعني ربّا يُدخل الطلق السقيد، يعني ربّا يُدخل الطلق السقيديد أدخل النغم تحت علم مباين الميمته موضوعاً وقان الفقيد أدخل النغم تحت علم مباين الميمته بحسب الموضوع حيث أدخله تحت الحساب دون الطبيعي من حيث ان المسائل تبحث عن ذاتيات مابه يتقيد المطلق.

**وألمّا ان لم يكن أحد الموض**وعين مقارناً لإعراض الآخر كان الباحث عنها علمان متباينان مطلقاً, كالحساب والطبيعي.

# [نقل البرهان من علم الى آخر]

قال: وقد ينقل البرهان من أحدهما الى الآخر، ومن الأعمّ الى الأخص.

\* \*

أفول: نقل البرهان يقال على معنين:

أحدهما: أن يكون علم مبني على أصل موضوع يتبيّن في علم آخر، فيكون البرهان الذي يشبيّن به ذلك الأصل منقولاً من علمه الى العلم الأول المبني ــ أي يحال عليه حتى يتمّ ذلك العلم به.

والثاني: أن تكون المسئلة من علم ما، والبرهان عليهاانًا يكون بشيء من حقّه أن يكون في علم آخر، وانًّا نقل من ذلك العلم الى هذا العلم لبيان تلك المسئلة كمسائل التاظر والموسيق، فانَّ من حق براهينها أن تكون من علمي الهندسة والحساب، لأن تلك المسائل لوجردت عن نور البصر وعن النغم لكانت بعينها مسائل من العلمين المذكورين، وبذلك الاقتران يتغيّر أحوالها فلذك نقلت البرهانان من مواضعها اليها.

وقيد يشقيل البرهان من العلم الأعمّ الى الأخص، كما ينقل البرهان الهندسي الى علم المجسّمات.

# [العلم الأعم]

قال: العلم الباحث عن الموجود المطلق هوالذي يرتق العلوم اليه و يبيّن مباديها ليه.

张 教

أقول: قد بيّنًا ان العلوم مترتّبة في العموم والخصوص بحسب ترتّب الموضوعات، ولمّاكان ترتب الموضوعات واجب الانتهاء الى أعمّ لاأعمّ فوقه كانت العلوم كذلك

موب مرسوب و رابه مده به ما من من منه منه منه العالم الباحث عنه هو أعمّ العلوم، و يرتني العلوم كلّها اليه، و يتبيّن مباديها فيه.

قال:

# القول في الحد

الحدّ قول يدلّ على ماهيّة الشيء بالذات.

恭 林

أقول: هذا حد الحذ، وانّها قيّد بالذات ليخرج عنه الرسم الذي يدل على الماهيّة بالالتزام ـــ لابـالذات ـــ وهو أصحّ من **قول بعض القدماء:** «انّه قول وجيز دال على ماهيّة الشيء» لأن تعريف غير الاضافي بالاضافي خطأ، وأيضاً ربّ وجيزباعتبار طويل باعتبار.

\* \*

قال: وللحدود أيضاً مبادىء جلبّة النصوّر عقلاً كالوجود، أوحسّاً كالسواد.

**\*** \*

أفول: كل مكتسّب فلابدً له من مبادىء كاسبة له؛ أمّا في التصديقات فكالمقدمات، وأمّا في التصورات فكالحدود.

ولابد وأن ينتهي القسمان الى مبادىء جلية، فكما انتهت مبادىء التصديقات الى الأنواع السبقة كذلك مبادىء التصور تنتهي الى تصور جليّ لايحتاج الى كسب ـــ امّا عقليّ كتصور الود، أو حسّى كتصور السواد.

## [الحد التام والناقص]

قال: والحد الذي هو بحسب الاسم هو الذي يفسّره (هو تفسيره ـــ ن)، والذي بحسب الماهيّة هو الذي يشتمل على جميع مقوماته من جنسه القريب وفصوله، فإن لم يشتمل فهوناقص. أقول: الحد على قسمين: منه ماهو بحسب الاسم، ومنه ماهو بحسب الماهية: فالأول: هو الذي يفسّر الاسم و يشرحه و يندرج فيه الموجود والمدوم.

والثاني: هو القول المفيد لتصور الحقيقة في نفسها وانًا يكون بعد الوجود، وإن اشتمل على جميع المقومات من أجناسها وفصولها كان حلمأتاقاً كما تقول: «الانسان حيوان ناطق»، وان أخل بسعض المقومات كان حداً فاقصاً، كما تقول: «الانسان جسم ناطق » وكذا لوذكر جميع أجزاء الماهية (الأجزاء المادية في أخل بالجزء الصوري كما تقول: «الانسان ناطق حيوان» فانّه أيضاً من الحدود الناقصة.

# 

أفول: الحد بحسب الاسم قد يصير حداً بحسب الماهيّة بعينه اذا بيّن ثبوت المحدود وتحقّقه في الحنارج . كمن يقول: «ما المثلث المتساوي الأضلاع؟» فاذا قيل له: «انَّه شكل أحاط به ثلاثة خطوط متساوية» كان حداً بحسب الاسم، فاذا برهن على وجوده في الشكل الأول من القيدس كان المذكور أوّلاً حداً بحسب الحقيقة.

# [كيف يكتسب الحد]

قال: ولايكتسب الحد بالبرهان لأن المقومات لايلحق بعلل غير أنفسها، ولذلك تكون واضحة بذواتها، فلاوسط أوضح منها.

#### ميًّ أقول: اعلم ان الحد لايكتسب بالبرهان لوجهن:

الأولى ان الحد مركب من الذاتيات المقومة للشيء المحدود، ومقومات الشيء انبا تلحقه لذاته سالاً على انبا المحتمد لذاته سالاً أن المقومات وتصور ثبوتها له، ولأجل ان المقومات تلحق ماهي مقومة له لذاته سالالعلل متوسطة ساكانت واضحة الثبوت له، اذ لاعلة لها، فلاوسط أوضح منها.

الشافي: ان الحد الأوسط يجب أن يكون مساوياً للطرفين، فان حل على المحدود \_ حل الحديدة \_ كان للشيء حدان، وكان الشيء وسطاً لنفسه؛ وان حل عليه على أنَّه ثابت له، فالحدان حمل عليه على أنَّه حد له اتحد الأوسط والأصغر؛ وان حل عليه على أنَّه حد لماصدق عليه لزم كون الحد حداً لأمور متغايرة، وان حل عليه مطلقاً لم يلزم التحديد.

\* \* \*

قال: بل يتركّب الذاتيّات المقومة على ترتيها الطبيعي وإبراد الفصول المُحصّلة لوجود أجناسها أجم.

雅 诗

أقول: لمّا منع من اكتساب الحد بالبرهان ذكر الكاسب له، وهو تركيب الذاتيات المقومة على ترتيبها الطبيعي، بأن يقدم الأعمّ على الأخصّ \_ كما هو متقدّم عليه بالطبع \_ كما تقول: «الانسان حيوان ناطق».

و يكتسب الحدّ أيضاً بايراد الفصول الحصّلة لوجود الأجناس أجم ــ القريب مها والبعيد والتوسط.

# [مايستعان به في تحصيل الحدود]

قال: وينتفع في ذلك بتحليل الشيء الى ذاتيّاته حتى ينتي الى أعلى الأجناس وفصولها الفسّمة،وبقسمته الى جزئياته وأجزائه حتى يعرف مامن شأنه أن يلحقه.

搭 搭

أقول: هذان أمران يحينان الذهن على تحصيل الحدود واكتسابها، أحدها: تحليل المحدود الكتسابها، أحدها: تحليل المحدود الى دائية المحدود الى المالية والفصول العالية وذلك بأن يستظر في ماهية المحدود حتى يعلم انها من أيّ الأجناس العوالي هي، و ينظر في الأنواع المساوية لها في الدخول تحت ذلك الجنس حتى تحصل المشاركة والمباينة الذاتية من تلك الأنواع لتحصل الذاتيات المشتركة والذاتيات الحاصة.

مَثَلًا \_ اذا أردنا أن نعرف ذاتيات الحيوان وجدناه داخلاً تحت مقولة الجوهر، ومن أنواع

الجسم النامي ؛ والحيوان الناطق والصاهل يشتركان في معنى الحيوانية، ونظرنا في ذاتي كل واحد منها فوجدتنا الصاهل جسماً حسّاساً ناطقاً، ووجدنا الصاهل جسماً حسّاساً صاهلاً، ثم يبقى بعد حذف خصوصية الصاهل والناطق انّه جسم حسّاس ــ وكان الجسم متضمّناً لمعنى الجوهر، وهذه الماني ذاتيّات الحيوان والمحدود من خصوصية أنواعه، فموفنا حينلذ حقيقة الحيوان بأنّه: جسم حسّاس، وحصل لنا الحد المطلوب.

ولو فريبق بعد حذف الخصوصيات معنى مشترك علم ان المعنى الذي كان مقولاً على تملك المعافي أنّيا مقوليته على الأشكال المفظى، وذلك كالتشابه القول على الأشكال باعتبار تناسب الأفسلاع وتساوي الزوايا؛ وعلى الألوان باعتبار انفعال الحاسة من كلّ منها مثل انفعالها عن الآخر.

واعلم ان المتحليل انًا يقال في مقابلة التركيب، ولمّا انقسم التركيب الى الذهني والحالم الذهني والحالم الذهني هو الذي يكون في الماني الكليّة ويسمّى تحليل الحدّ والرسم وان كان بالحقيقة متقدماً على معرفة الحدّ والرسم حيث يكون التحليل للمحدود انًا هو لتحصيل مفردات الحدّ.

وذلك هو الذي يكون باعتبار المتشاركات والتباينات بين الأشباء حتى يتميّز بذلك العام من معانيها من الحاص، كتحليل الانسان الى الحيوان والناطق، وتحليل الحيوان الى «الجسم المستغذى الحسّاس المتحرك بالارادة» وكذلك تحليل الجسم المتغذي حتى ينتمي الى الأوائل التى لايقم فيها تركيب ولامشاركة ولامباينة على مابيّنا مثاله...

والتحليل الوجودي يستى التحليل بالعكس، امّا الطبيعي كتحليل بدن الانسان الى الاخلاط، والاخلاط الى العناصر؛ وامّا الصناعي كتحليل السكنجبين الى الحلّ والسكّر. الثاني القسمة ــ وهي ضربان: قسمة الكل الى أجزائه، وقسمة الكلي الى جزئياته. أما الأول: فالأجزاء امّا متشابة كأجزاء الحقل، أو مختلفة كأجزاء الحيان.

والمفيد في هذا الموضع انّما هو القسمة الى المختلف، وهو انّما يكون في المحدود ذي الكمّ، كما يقسم الحيوان الى الأعضاء الآلية، وتقسم الأعضاء الآلية الى الأعضاء البسيطة، وتقسم البسيطة الى الأركان في علم ان الحيوان مركّب من جسم البسيطة الى الأركان في علم ان الحيوان مركّب من جسم

رطب يابس.

وأمّا الشافي: فانها تقع على خسة وثلاثين قسماً، لأن مورد القسمة أحد الخمسة، وكل واحد منها امّا أن ينقسم الى هذه الخمسة، أو الى الصنف، أو الى الشخص.

واعلم ان قسمة الكلي الى جزئياته امّا أن تكون بالفصول المقوّمة \_ أو لا؛ والأول امّا أن يكون أولياً كم والمثل المبيدة؛ والثاني هو يكون أولياً كقسمة الجنس الى أنواعه القريبة \_ أو لا \_ كقسمته الى البعيدة؛ والثاني هو المقسمة لابالفصول الذاتية؛ فهو امّا قسمة المعروض الى العوارض \_ كالحيوان الى الذكر والأبثى \_ أو العوارض الى المعروضات \_ كالكائن والفاسد الى المعدن والنبات والحيوان \_ أو العوارض الى العوارض \_ كقسمة الأصناف الى الأصناف.

وانًا تنتفع في هذا الموضع بقسمة الكلي الى جزئياته بالفصول الذاتية، فاذا أخذنا الجنس المعالى - كالجوهر - وقسمناه بالفصول الذاتية الأولية الى أن يصل الى الأنواع السافلة صارت المفصول كلّها معلومة على الترتيب، كها تقول: الجوهر إمّا أن يكون قابلاً للأبعاد، أو لا يكون؛ والقابل - وهو الجسم - امّا أن يكون نامياً، أولا؛ والنامي امّا أن يكون حسّاساً أولا؛ والخسّاس امّا أن يكون ناطقاً، أولا؛ والناطق هو الانسان - فيعلم من ذلك ان هذه المقسومات ذاتيات للانسان.

#### \* \* \*

قال: وكل ماله علة مساوية واضحة فحده التامّ يشتمل عليها.

李 李

أقول: كل محدود ذي علل مساوية له فانه يجب أن يؤخذ تلك العلل في حده ليحصل في المعقل ما يوحده ليحصل في المعقل مساوية له مطابقة للمحدود في الخارج، أمّا لوأخل ببعض العلل فان الحد الناقص.

وعندي في أخذ العلل في الحدود نظر.

[العلَّة تقع مبدءاً للفصل]

قال: وتُهُع العلل في الفصول بأن تكون مبادىء لها كها في قولنا: «السيف آلة

صناعية من حديد مطاول عدد الأطراف يقطع بها أعضاء الحبوان»، وقد يقتصر على البعض كقولنا: «الخاتم حلية يلبسها الأصبع».

**\*** \*

أقول: المُسلول لاوجود له بدون العلّة وأنّا يتحصّل و يتخصّص بعلّته! والجنس أمر مبهم انّها يتحصّل و يتخصّص بعلّت الله والحلل موقع المعلول موقع الجنس والعلل موقع المعصول، لأن التقيّد بالفصول انّها يكون لشيء سابق عليه مبهم يتخصّص به، فلهذا يذكر ما يجري عجرى المعلول أولاً، ثمّ يقيّد با يجري عجرى العلّة.

واعلم أن الواقع موقع الفصل ليس هو العلّة نفسها فأن العلة لا يجوز أن تكون هي نفس الفصل، لأن الفصل محمول على النوع، والعلّة لاتحمل على معلوها، بل تكون مبدء الفصل، واليه أشار بقوله: «بأن يكون مبادىء لها» كها تقول: هي الفبّ حرارة حاصلة من عفونة الصفراء، لأنها نفس المفونة.

اذا عرفت هذا فنقول: قد بيّنا أن العلل أربع، وقد يقع الجميع موقع الفصول، وقد يقع مضها.

مشال الأول قولنا: «السيف آلة صناعية من حديد مطاول محدد الأطراف يقطع بها أعضاء الحيوان» فالآلة جنس و وهو أمر مبهم و وقولنا: «صناعية» فصل مأخوذ من العلة الفاعلية، وقولنا: «مطاول محدد الفاعلية، وقولنا: «معاول عدد الأطراف» فصل آخر مأخوذ من العلة الصورية، وقولنا: «يقطع بها أعضاء الحيوان» فصل آخر مأخوذ من العلة الفائية.

هشال الثاني قولنا: «الخاتم حلية يلبسها الأصبع» فقولنا: «حلية» مأخوذ من الصوريّة، وقولنا: «يلبسها الأصبع» مأخوذ من الغائبّة.

## [وقوع المعلولات والعوارض في الفصل]

قال: وكذلك المعلولات ــ كالنطق في فصل الانسان، وهو الشيء الذي من شأنه

١) ن: و يتخصّص في الحارج بعلَّته.

### النطق \_ والعوارض \_ كالأبعاد في فصل الجسم.

\* \*

أقول: المعلولات أيضاً قد تقع كالفصول بأن تكون مبادىء لها كالعلل، كما ان النطق يقع في تعريف الانسان حيث نقول: «الانسان حيوان ناطق» والنطق معلول الانسان الذى من شأنه النطق.

وكذلك العوارض للمحدود يقع أيضاً في حدّه، كوقوع الأبعاد الثلاثة في حد الجسم، حيث تقول: «أنه الجوهر القابل للأبعاد الثلاثة» وهي عوارض الجسم الطبيعي.

\* \* \*

قال: ويتشارك البرهان والحد في أجزائها، كقولنا مبرهنين; «الغيم جرم مائي ينطني في المنال وكلم الله عنه منها وكل صوت في المنال وكلم الله و كذلك فقد يحدث فيه صوت، فالغيم قد يحدث في الغيم فهو رعد، فالغيم قد يرعد». وقد تم بقياسين على الأوسطين، أحدهما مبدء البرهان والآخر كمائه و يليه الجنس.

فاذا حدّدنا انعكس الترتيب فقلنا: «الرعد صوت يحدث في الغيم لانطفاء النارفيه» وان اقتصرنا فيه على المبدء أو الكمال نقص الحد.

维 拉

فهذه النتيجة حصلت بقياسين اشتملا على حدين أوسطين أحدهما انطفاء النار في الغيم، والشاني حدوث صوت فيه، ولواقتصرنا على أحدهما لم تحصل النتيجة الأخيرة، ويقال للأوسط الأول «انه هبدء البرهان» لأنه أوسط في أول القياسين، ويقال للثاني «الله كمال البرهان» لتمامه به، والأول من الأوسطن علّة للثاني.

وهذا الكمال يليه الجنس بمعنى ان الجنس يقارن النتيجة، كالصوت الذي هوجنس الرعد، فأنّه مقارن للنتيجة التي هي قولنا: «النيم قد يحدث فيه صوت.

فاذا أودنا تحديد الرعد عكسنا الترتيب، فجعلنا الأوسط الأخير جزءاً أوّلاً، والأول ثانياً، فنقول: «الرعد صوت يحدث في الغيم لانطفاء نار فيه».

ولـواقتصرنا على أحد الوسطين كان ناقصاً، كما نقول: «الرعد صوت يحدث في الغم» أو «الله انطفاء النار».

# [تقدّم أجزاء الحدّ على المحدود]

قال: وأجزاء الحدود أقدم بالطبع وأعرف من المحدود.

#### \* \*

أقول: المعرَّف علة في المعرقة للمعرَّف، والعلة متقدّمة، فأجزاء الحدّ متقدمة بالطبع على المحدود، اذ مع الاقتسران لاأولويّية، ومع التأخّريستحيل التحديد بها، لأن المجهول لايعرّف مثله .

وكذلك يجب أن تكون أعرف من الحدود، اذ لولاذلك لمتكن أولى بالتعريف.

### [الرسم]

قال: والرسوم مايشتمل على الأعراض الذاتية والخواصّ البيّنة ويفيد التيّز فقط، وأجودها سايوضع فيه الجنس؛ والمقوّمات اذا لم يترتّب على الترتيب الطبيعي كان المركب رسماً.

#### 水 告

أقول: الرسم هو الذي يدل على تميّز الشيء عن غيره، فان ميّزه عن جيع ماعداه كان رسماً تماماً، كقولنا: «الانسان هو الفاحك»، وان ميّزه عن بعض ماعداه كان ناقصاً، كقولنا: «الانسان هو الماشي». وقيل التامّ مايتألّف من الذاتيّات والعرضيّات، والناقص

مايتألّف من العرضيّات لاغير.

اذا عرفت هذا فنقول: الرسم قد يكون مؤلّفاً من الأعراض العامّة اذا أفاد اجتماعها تميّز الشيء تميّز الشيء كون مؤلّفاً من خواص الشيء كقولنا: «المغلّف هو الطائر الولود». وقد يكون مؤلّفاً منها كقولنا: «الانسان هو الضاحك الكاتب». وقد يكون مؤلّفاً منها كقولنا: «الانسان هو المشاحك».

ولابدُ وأن تكون المعرفات بيّنة.

وهذا الرسم لابفيد حقيقة الشيء بالكنه، لكنَّه يفيد التميز

وأجود الرسم مايوضع فيه الجنس الدال على أصل الذات، ثم يقيد بالحواص، كقولنا: «الانسان حيوان ضاحك».

والمقومات اذا تنفير ترتيبها فقدم الأخص على الأعمّ كان التعريف بها رسماً للاخلال بجزئها الصوري.

ولوقال: «كان المركب حداً ناقصاً» كان أولى.

# [حد الاعراض الذاتية مع بذكر معروضاتها] قال: والاعراض الذاتية لايمكن أن تحدّ الاّ مع ذكر معروضاتها.

#### \* 4

أقول: ذكر القدماء ان العرض الذاتي يؤخذ الموضوع في حدّه لاحتياجه اليه في التصور. فهي لايمكن أن تتصور منفردة عن المعروضات.

وذلك كما اذا أردنا أن نعرف المساواة، فانًا نأخذ في حدها معروضاتها \_ أعني الكيّة \_ فشقول: «المساواة اتفاق في الكيّة» ولوجردنا التعريف عن المعروض بقيت المساواة اتفاقاً عضاً، وهونوع من المضاف.

ونازع الشيخ في بعض كتبه في ذلك وزعم ان الحد انَّها يتألَّف من الذاتيّات وذات المعروض ليست جزء من ذات العرض الذاتي، بل العرض الذاتي مغاير لمعروضه في وجوده وحقيقته.

# [حد المضاف يشمل ذكر المضاف البه]

قال: ولاالمضافات الآمع ذكرمايضاف اليه.

华 华

أقول: المضاف لا يمكن تعقله بانفراده، فحده يشتمل ضرورة على ذكر صاحبه، لا بأن يحد أحدهما بالآخر كما ذهب اليه من لامزيد تحصيل له، لأنها يعلمان معاً، وانّها ذلك بأن يذكر السبب المقتضي لتضايفها ليتحصلا معاً في العقل، ثم يخص البيان بالذي يراد تعريف منها، كما نقول: في تعريف الأب: «انه حيوان يولد آخر من نوعه من نطفته من حيث هو كذلك» فالحيوان هو الأب، والآخر هو الابن لكنها أخذا مجردين من الاضافة والتوليد سبب الاضافة.

وقولنا: «من حيث هو كذلك » هو الذي يضيف معنى الاضافة الى الحيوان الذي هو الأب، ويختص البيان به، لأن الأب اتًها يضاف الى الابن من هذه الحيثيّة، فهذا هو السبيل في تحديد الاضافيات.

# [حدود المركبات]

قال: ولاالمركبات الآ بحدود مركبة من حدود أجزائها.

\* \*

أقول: المركب قسمان: عقلى فقط وخارجي.

فالأول: هو المركب من الجنس والفصل، فحده يشتمل عليها، ثم ان كان الجنس والفصل مركبن كان حكمها احكم المركب منها، والآكان حكمها حكم البسائط.

والشافي: ان لم يكن لشيء من أجزائه قوام بانفراده \_ كالمادة والصورة \_ فحده مشتمل على حد المادة والصورة بالقوة، وان كان لكل واحد من أجزائه قوام بانفراده \_ كالسكنجين \_ أو لبعضها \_ كالأبيض \_ كان حده مشتملاً على حدود أجزائه بالفعل.

# [البسائط لايمكن أن تحد]

قال: والبسائط العقلية لاحدود لها.

华 黎

أقول: البسيط قد يكون عقلياً وقد يكون خارجياً، والأول هو الذي لاجزء له فلاحد له، لأن الحد انّما يتألّف من الذاتيّات \_ ولاذاتي للبسيط العقلي....

أمًا البسيط الحارجي، فقد يكون مركباً في العقل كالعقل الفقال! ولا يجب منه تركبها في الحنارج، لأن الجنس والفصل جزءا الحدة ـ لاالهدود ـ لأنها يحملان عليه، ومثل هذه البسائط لها حدود عقلية، فلهذا قيد البسيط بقوله: «العقل».

# [الشخص الجزئي لاحدٌ له ولابرهان عليه]

قال: والأشخاص الجزئية لاحدود لها ولابراهين عليها الآ بالعرض لامتناع ادراك تشخصاتها بالعقل دون الحس أو مايجري عراه كالاشارة لكونها معروضة للاستحالة والفناء، والحدود والبراهين تتألف من كليّات لاتستحيل ولاتفنى بيل تدوم صادقة على مايقال أو يقام عليه.

#### 恭 恭

أقول: الأنه خاص الجزئية لايمكن تحديدها ولااقامة البرهان عليها.

أَمَّا ا**لأُول:** فـلأن الحـدود أمور كليّة عقليّة تستلزم تصور المحدودات، ولادلالة للكلي على الجزئي، لأن الكلي مدرّك بالعقل، والجزئي مدرّك بالحسّ والاشارة.

وأمّا الشائي: فلأن البرهان أمر عقلي، والعقل لايبرهن الآعلى ماأدركه، وهولايدرك الأمور الشخصية؛ وأيضاً: فان البرهان والحد يتألّفان من أمور كليّة دامّة لايعرض لها التغيّر والاستحالة ... والأشخاص بخلاف ذلك ... ولأن الحد والبرهان يجب دوام صدقها على المحدود والمبرهن عليه ... ولادوام للجزئيات.

١) ن: كالعقول الفقالة.

# الفصل السادس

# فىالجدل

الجدل صناعة علمية يقتدر معها على اقامة الحَجّة من المقدمات المسلّمة على أيّ مطلوب يراد، على محافظة أيّ وضع يشّفق، على وجه لابتوجّه اليا منافضة بحسب الإمكان.

#### \* \*

أقول: لشافرغ من القياسات البرهانية التي الفرض منها معرفة الحق من جهة ماهو حق ولافرق فيه بين مايعلمه الانسان منه لنفسه و يناجيها به و بين مايعلمه لغيره \_ شرع في القياسات الجدلية التي ليس الغرض منها الحق والباطل، بل هوطلب مايفحم به الخصم في المناظرة والمجادلة و يقطعه عن الاحتجاج و يظهر به على خصمه عند السامعين، سواء كان حقاً أو غيره \_ فالحق فيه لا يواد بعينه \_ .

اذا عرفت هذا فعد القياس الجدلي انَّه صناعة علميّة يقتدر معها على اقامة الحَجَة من المقدمات المسلّمة على أيّ مطلوب أريد، وعلى عافظة أيّ وضع يتّفق على وجه لايتوجّه المناقضة على محافظة وضعه بحسب الامكان.

والصناعة ملكة نفسانيّة يقتدر بها على استعمال موضوعات نحو غرض ما صادراً عن بصيرة بحسب الامكان فيها، وهي شاملة للعمليّة والعملية.

فقولننا: «علمية يقتدرمهها» يخرج عنها الآخر. فقولنا: «على محافظة أي وضع يتفق» عنى بالوضع الرأي المعتقد أو الملتزم كالمذاهب والملل. وقولنا «بحسب الامكان» اشارة الى أن عجز المجادل عن تحصيل بعض المطالب المتعددة لايقدح في صناعة الجدل، كعجز الطبيب عن ازالة بعض الأمراض.

### [السائل والمحيب]

قال: وناقيض الوضع باقامة الحجّة سائل وغاية سعيه أن يلزم، وحافظه مجيب وغاية سعيه أن لايلزم.

#### \$ \$

أقول: الجدلي يقال لشخصين: أحدهما «سائل» وهو الذي ينقض وضعاًما باقامة الحبّةة من مقدمات يتسلّمها من الخصم، وغاية سعيه أن يلزم صاحبه.

والثاني: «مجيب» وهو الذي يحفظ رأياً مَا مِقدمات مشهورة، وغاية سعيه أن لايلزم.

### [مبادىء الجدل]

قال: ومبادىء الجدل عند السائل هي ما يتسلّمه عن الجيب، وعند الجيب الذابعات وهي الشهورات الحقيقية؛ امّا مطلقة يراها الجمهور ويحمدها بحسب المقل العملي، كقولنا: «العدل حسن» \_ و يحسّمى آراء محمودة \_ أو بحسب خُلق أو عادة أو قوة من القوى النفسائية كحمية أو رقة، (رأفة \_ ن) أو بحسب استقراء \_ و بالجملة بحسب شيء غير بديهة العقل النظري \_ وامّا محدودة يراها جماعة أو أهل صناعة \_ كامتناع التسلسل عند المتكلّمة ...

#### \$ \$

أقول: لمّا كانت غاية البرهان هي اظهار الحق كانت مبادئه \_ أعني المقدمات المستعملة فيه \_ هي القيمات لاغير، ولمّا كانت غاية الجدل هي الغلبة على الحصم بحيث يدركه الجمهور كانت مبادئه مسلمات ومشهورات \_ فبادىء الجدل عند السائل هي المسلّمات التي سلّمها الجيب واعترف بها؛ وأمّا عند الجيب فالذائعات \_ وهي المشهورات الحقيقية \_ .

وإنَّها قسِّند بالحقيقيّة احترازاً من المشهورات الغير الحقيقية، كقولنا: «انصر أخاك ولوكان ظالماً أو مظلوماً» فان المشهور الحقيق يقابله، وهو قولنا: «لا تنصر الظالم وان كان أخاك ». قال الوسطاطاليس: «ان القياسات الجدلية هي المؤلّفة من الذائمات» وإنّا قال ذلك لكون الجدل صناعة معدة تخاطبة كل انسان وفي كل مسئلة كلية على طريق الاتصاف بالعقل العامي، وإنّا يتوصل الى ذلك بالمقلمات المشهورة والمسلّمة من الخصوم.

اذا عرفت هذا فاعلم ان المشهورات اتا أن تكون مطلقة مشهورة عند الجمهور أو محدودة ـ تكون مشهورة عند قوم دون قوم ـ والأولى اقا أن يحمدها الجمهور بحسب العقل العملي ـ وهي المستماة بالآواء المحمودة لانها محمودة عند رأيهم، كقولنا: «العدل حسن، والظلم قبيع»

وامّا أن يحمدها بحسب خُلق \_ ونعني بالخُلق الملكة النفسانيّة الحاصلة من كثرة الأفعال المسادرة عنه حتى يحصل الفعل معها بهورة، كالحكم بوجوب محافظة الحرم فاتّه تقتضيه الحميمة الانسانية، وكاقتضاء الرقة (الرأفة \_ ن) والرحة قبع تعليب الحيوان بغير جرم ولافائدة.

أو يقبلها الجمهور بحسب العادة كاقتضاء العادة والحياء قبح كشف العورة وحسن سترها.

أو يقبلها الجمهور بحسب قوة أخرى من القوى النفسانية أو تكون مقبولة بحسب الاستقراء، كقولنا: «الملك الفقر ظالم لاحتياجه».

و بالجملة كلّ ما يحكم به الجمهور بسبب قوة غير بديهية العقل النظري.

أمّا الثانية \_ أعني المشهورات المحدودة \_ فهي التي تكون مشهورة عند قوم دون آخرين، كشهرة امتناع التسلسل عند المتكلمين.

### [المشهورات]

قال: والواجبة قبولها مشهورة بحسب الأغلب، ولا تنعكس، وتستعمل في الجدل لشهريا لالوجوب قبولها، وليس كل مشهور صادقاً، بل المشهور يقابل الشنيع، كما ان الصادق يقابل الكاذب.

أقول: قد بيّنًا ان مبادىء الجدل انّها هي المشهورات، وصنف واحد من التقريريات وهي المسلمة من الخاطبين، فالجيب يؤلّف أقيسة من المشهورات المطلقة أو المحدودة مسواء كان حقاً أو غير حق .، والسائل يؤلّفها من المسلّمة من الجيب مسواء كان مشهوراً أو غير مشهور دولمّا كانت غاية الجدل هي الالزام أو دفعه دلاالتيقّن (اليقين في حاز وقوع الأصناف الثلاثة من القضايا دوهي الواجب والممكن والمعتنم في موادّها.

والواجبة قبولها قد تكون مشهورة \_ وهوالأغلب كالقضايا الأولية والحسية ، والتي قياساتها معها، وقد لا تكون وهو النادركالحكم المجرب، فانه قد يكون خفياً عند شخص، ظاهراً عند الآخر، فلايكون مشهوراً.

فالصنف الأول يقع في مبادىء الجدل ... من حيث انّها مشهورة لامن حيث انّها واجمة القبول، وكل واجب القبول مشهور بحسب الأغلب ولاينمكس، فان الأغلب في المشهورات انّها لا تكون واجبة القبول.

وليس كل مشهور صادقاً، فان المشهور لايقابل الكاذب حتى يجب أن يكون صادقاً، بلَّ يقابل الشنيع، كما ان الصادق يقابل الكاذب؛ واتَّما يقابل المشهور الشنيع لأن المشهور لاينكر والشنيع ينكر، وهما متقابلان.

#### \* \* \*

قال: وربّما كمان المنقابلان مشهورين بحسب آراء مختلفة، كالقول بأن اللذة مؤثرة، أو لبست.

### وقد يستعملها الجدلي في وقتين لغرضين.

\* \*

أقول: لمما كانت الشهرة قد تستند الى الأخلاق والملكات المستندة الى الأمزجة والى المعواند \_ وكانت هذه مما تختلف كثيراً \_ كانت القضايا المتقابلة مشهورة بحسب الآراء المختلفة، اما بين العوام كقولنا: «حفظ المال آثر؟ أو انفاقه ؟» \_ فان العوام يوجد بينهم المحتلاف في ذلك \_ أو بين الخواص والعوام، مثل ان الجميل آثر عند الخواص من اللذة، واللذة آثر عند العوام من الجميل؛ وكقولنا: «اللذة مؤثرة عند طالي النعم، وموت الشهداء

آثر عند طالبي المعاني».

وقد يستعمل الجدلي المتقابلين في وقتين لغرضين.

### [مادة الجدل وصورته]

قال: فمبادىء الجدل مسلّمات؛ اتا عائة، واتا خاصّة، واتا بحسب شخص. واتّما يؤلّف على وجه يستج بحسب الشهرة قياساً كان أو استقراء ــ والقياس أشد الزاماً لأنّه أقرب الى العقل، والاستقراء أثمّ اقناعاً لأنّه أقرب الى الحسّ.

والجدل اعمّ من البرهان مادّة وصورة.

\* \*

أقول: المسلّمات تنقسم الى عاقة \_ امّا مطلقة يسلّمها الجمهور، أو عدودة يسلّمها طائفة \_ والى خاصة يسلّمها شخص \_ أي مسلّمة بحسب الجيب \_ والأول مشهور، والجميع يقع في مقدمات الجدل.

هذا بحسب المادة وأمّا بحسب الصورة: فان الجدلي يستعمل ماينتج بحسب الشهرة ــ قياساً كان أو استقراء، والقياس المنتج والمقيم اذا كان منتجاً بحسب الشهرة كالاستنتاج من موجبتين في الشكل الثاني ــ لكن القياس أشدّ إلزاماً من الاستقراء لأنّه أقرب الى العقل والانقياد الى القول، والاستقراء أثم اقناعاً لقربه من الحسّ الذي يشهد الجمهور كافّة به.

فالجدل أعم من البرهان مادة وصورة: أمّا مادة فلائه يستعمل مايستعمله البرهان من القضايا الواجبة قبولها، ومالايستعمله البرهان أغني الذائعات \_ وأمّا صورة فلأن البرهان أنّها يستنستج من الأقيسة المنتجة على أحد الأشكال، والجدل يستنتج منها ومن الاستقراء والعقيم من الأقيسة.

### [فائدة القياس الجدلي]

قال: ومنفعته إلزام المبطلين والذب عن الأوضاع، واقناع أهل التحصيل من العوام والمتعلمين القاصرين عن درجة البرهان، أو الذبن لم يصلوا الى موضعه بعدُ.

أقول: قال صاحب المنطق: فائدة القياس الجدلي حل كل واحد من الناس على ما يلين من الناس على ما يلين من الرأي بقدمات مشهورة عنده وعند من يتفق أن يسمع القول منه وان كانت أكثر منفعة القياس الجدلي هي رياضة الأذهان وتقويتها على النظر من حيث يمكن أن تحصل به قياسات كثيرة في مسئلة واحدة على سبيل النفي والاثبات، ثم يرجع فيها و يتأمّل أحوالها بالتصفح، فيلوح الحق من اثباتها.

اذا عرفت هذا فنقول: الغرض بالجدل يختلف بحسب اختلاف الأشخاص، والأصل في ذلك كلّه أنّ الانسان مدنيّ بالطبع، وهو أنّا يتمّ أحوال معاشه بالمشاركة والمعاونة، وحسن المشاركة أنّا يستمّ بالتزام أمرين للجمهور: أحدهما بحسب (يجب \_ ن) الاقرار به، كوجود الحالق تعالى والمعاد والنبوة؛ والآخر بحسب (يجب \_ ن) العمل به، كالقوانين الشرعيّة من العبادات والمعاملات.

والذي يؤدّي الى حصول هذا الاعتقاد للجمهور بسهولة نافع، والمقتضي لابطاله ضارً؛ والمدين على المعاله ضارً؛ والمبرهان مبنيّ على الأمور البقينيّة وقد لايعطي هذه الفائدة لكل أحد لقصور بعض العقول عن البقين لعدم استعداده وتعسّره على بعضها لله فوضع القياس الجدلي، المبنيّ على الأمور المحدودة والمقبولة عند الجمهور لذلك لنفعه بالذات في الأمور المشاركة والمعاونة.

وهذا قال المعلّم الأول: ان من يخالف المشهورات الذائمة منهم من يحتاج الى المعاقبة \_ كمن يجحد وجوب عبادة الخالق و يستحسن عقوق الوالدين \_ ومنهم من يحتاج الى تعريف من جهة الحسّ \_ كمن لا يعرف بحرارة النار و برودة الثلج \_ فنفعة الجدل الزام المطلين والغلبة على الخصم \_ بحيث يدركه الجمهور \_ والذبّ عن الأوضاع، وحفظ الرئيس العقائد المعاقبة عنى الخصم لل المبتدعة المتوسلين بحل عقائدهم الحقة بمقدمات مشهورة الى استتباعهم، ليحصل أغراضهم الفاسدة فيعارضهم الرئيس بمثل حججهم استبقاء لعقائد المرؤوس واقناع المحصلين من العوام في المسائل الكلية بالمشهورات، وتسكين نفوس المتعلمين القاصرين عن المحصد البرهان اذا كرهوا تقليد مبادىء العلوم، ولاسبيل هم الى التحقيق بالبرهان \_ امّا لمقصورهم، أو لأنّهم لم يصلوا الى موضع البرهان عليه \_ اذا أمكن تحصيل ما يقنعهم بالقياس الحدلي، فلولم يذكر هم لم يصلوا على أحد الأمرين.

### [موضوع نظر الجدلي]

قال: وليس موضوع نظر الجدلي بمحدود، بل قد ينظر في كل فنّ من النظرية والممليّة وما يجري بحرى المنطقيّة مماينغم في غيره.

#### \* \*

أقول: لمناكان الجدل مؤلّفاً من المقدمات المشهورة، وكانت مثل هذه المقدمات مستعملة في كل فن كان موضوع نظر الجدلي غير مختصّ بعلم دون آخر ولا عدود المبادىء، بل قد تكون المسئلة الجدليّة في علوم مختلفة إمّا خُلقية كقولنا: «هل اللذة جيلة، أم لا؟» وإمّا طبيعيّة كقولنا: «هل الحركة موجودة، أم لا؟» وإمّا منطقيّة كقولنا: «هل العلم بالمتضادّات واحد، أم لا؟».

و ينظر أيضاً فيما يجرى المنطقية، كالدوران والمناسبة وغيرهما، وبالجملة كل حكم مشهور اذا كان نافعاً في غيره.

### [عاذا تحصل ملكة الجدل]

قال: والأدوات التي تفيد الارتياض بها هلكة الجدل أربع: استحضار المشهورات من كل نوع، واعدادها، والاقتدار على تفصيل معاني الألفاظ المشتركة والمشككة وعلى التيزبين المتشابهات بالفصول والخواص ليقتدربها بايراد الفرق على اخراج شيء من حكم يعتم وغيره، وعلى تحصيل التشابه بين المتباينات بالأوصاف الايجابية والسلبية ليقتدر على ادخال الشيء في حكم يثبت لغيره.

#### \* 4

أُ**قول:** هذه الأدوات الأربع هي الآلات التي تستنبط بها مواضع الأنظار الجدليّة، و يتحرّزبها عن الانقطاع وإلزام المخصم مايريد إلزامه.

الآلة الأولى: استحضار المشهورات من كل نوع وجم المقدمات الذائمة عند الجمهور وعند أصحاب الصناعات، واستنباط ذائمات من ذائمات، وتفصيل ذائع الى ذوائم، ونقل الحكم من ذائع الى ذائع، ونقل الحكم من ذائع الى شبيه به؛ وبالجملة يستحضر أصناف المشهورات من المواد المنطقيّة والطبيعيّة والخُلقيّة وغيرها، و يعدّها للحاجة البها.

الشافية: الاقتدار على تفصيل معاني الألفاظ المشتركة والمشككة والمتشابة والمتبائنة والمترادفة حتى لا يقتصر على الدعوى المجردة، بل يتبيّن وجه الاشتراك أو التشكيك، ومهها اقتدر المجادل على تفصيل الاسم المشترك أمكنه أن يفالط ولا يفلط، و يكني المجيب والسائل الملاحة فيا لاخلاف فيه، كما بين المشاغبين اذا وقع بينهم خلاف بسبب اللفظ، فاذا بيّن المراد منه زال الحلاف.

وذلك مثل قول الأصوليّين في الواجب الخير «ان الجميع واجب» وقال بعضهم: «ان الواجب واحد لابعينه» وحصول الخلاف الشديد في ذلك، والسبب فيه الغلط اللفظي، فان القائلين بوجوب الجميع انًا عنوابه انه «أيّ واحد فعله المكلّف كان قد أدّى به الواجب، ولايجوز له الإخلال بالجميم، ولايجب عليه الجميم» فحينتُذ يزول الخلاف.

الثالثة: القدرة على التيزين المتشابهات بالفصول والخواص، واستنباط الأمور المبيّرة بين الأمور المتقاربة جداً، فان الذي يظهر بيانه لايكتسب باستنباط فصوله دربة وعادة ليقتدر بذلك على اخراج الشيء من حكم يعمّه وغيره بالفرق، والامتياز بالفصول.

و يستفع بذلك في صناعة القياسات المعمولة في انتاج غير المدعى، وفي توفية الحدود، وفي تفصيل الأسماء المشتركة.

الرابعة: القدرة على تحصيل التشابه بين المتبائنات وانختلفات الما بأوصاف ايجابية: اتما باشتراك في محمول واحد \_ كاشتراك الانسان والفرس في الحيوة أو المشي \_ أو في نسبة مفصّلة \_ كقولنا: «نسبة الرئان في السفينة الى السفينة كنسبة الملك في المدينة الى المدينة»

\_ أو في نسبة موصلة \_ كقولنا: «نسبة البصر الى النفس كنسبة السمع اليها»... وامّا بأوصاف سلبيّة كقولنا: «الجوهر والكمّ يتشاركان في أنّه لاضد لها».

والفائدة هنا ضد الفائدة في الآلة الثالثة، وهو ادراج الشيء في حكم ثبت لغيره بالتمثيل \_ و بالجملة الفرق بين المتشابات، والتشابه بين المتباينات هو العلم الذي ينتفع به - ذلك في الفصول، وهذا في الأجناس وفي القياسات الشرطية المتصلة من حيث يقع بأنَّ الممكن في شيء ممكن في شبيه.

# [الموضع في الجدل]

قال: وكل حكم منفرد يتشقب منه أحكام جزئية يصلح لأن يجعل مقدمات الأقيسة يسقى موضعاً.

#### 张 茶

أقرل: لـمّـا كـان موضوع المـنطق العلوم والأمور الكليّة، وكان الجدل من جلته كان موضوعه أيضاً من العلوم والأمور الكليّة، فحمولا ته كذلك، وذلك امّا أن يكون من أحد الكليّات الحمسة، أو من الحدود والرسوم؛ لأن الكليّاتهي هذه لاغير، وانَّها يخالف من جهة الغرض الذي يطلبه الجدلي ـــ لامن جهة الموضوع والمحمول ـــ.

فهذه المحمولات هي التي يحتلف المتجادلان فيها بالاثبات والابطال، ويحتاج كل منها الى أصول يتقوى بها على الاثبات والابطال الذي هو غرض الجدلي، وتعرّفها يكون بالاستقراء والقياس في كل واحد من عمولات المسائل التي يرام اثباتها وابطالها، وهي الأصول التي تعرف بها ان الشيء هوهو بالشخص أو بالنوع أو بالجنس أو بالخاصة، والتي يعرف بها أيّ الأمرين أولى وآثر.

وتستى هذه الأصول في عبارة القدماء «مواضع» أي موضع بحث ونظر، والموضع هو كل حكم كلي واحد تتشقب منه أحكام كثيرة كل واحد منها جزئي بالنسبة اليه وصالح أن يصير مقدمة لقياس الجدلي باعتبار شهرته، كقولنا: «أحد الضدين اذا كان في موضوع كان الآخر في ضده» فانه حكم (حكم كليّ \_ ن) يتشقب منه حكم جزئي بالنسبة اليه \_ وان كان كلياً في نفسه \_ وهوقولنا: «ان كان وضع الاحسان في الأصدقاء حسناً كان وضع الاحسان في الأعداء حسناً» الى غير ذلك من المواضع الآتية.

# الله على المنافعة ال

. أقول: الحكم الكليّ ـ أعني الموضع ـ قد لايكون مشهوراً، وتكون جزئياته مشهورة، فلايكون مقدمة للجدلي لعدم شهرته، وتكون الجزئيات صالحة لأن تكون مقدمات.

والسبب فيه انّ الجزئيات أعرف عند الحسّ، والأمور الكليّة أبعد تنقّلاً عند العوام لعدم السعام المدم السعام المعلم السعام المعلم عنه المعلم السعام أسهل، فلهذين الاعتبارين قد يكون الجزئي مشهوراً، وكليّه غير الطلاع على كذب العام أسهل، فلهذين الاعتبارين قد يكون الجزئي مشهوراً، وكليّه غير مشهور

### [مقدمات الجدل]

قال: والمقدمات هي التي يسئل عنها وتتألّف منتجة لمايكون ناقضاً للوضع.

\* \*

أَقُولُ: صناعة الجدل تتمّ بأمرين: سؤال وجواب، فالجيب يؤلّف أقيسة من الذائعات على مامضى.

وأتما السائل فان مقدماته هي التي يسئل عنها السائل مفيّرة الصورة من صيغة الاخبار الى صيغة الاستخبار، فيكون عدد المسائل كعدد المقدمات، وبعد تسليم الجيب لها يؤلّفها لينتج نسيجة مشاقضة للوضع، فهي باعتبار مقارنة حرف الاستفهام لها تسمّى هسئلة الجدله، وباعتبار جزء قياس بعد تسليم الحصم تسمّى هقدهة الجدلي.

وذلك كمن يضع ان العلم بالواحد والكثير واحد فيقول السائل: «هل الواحد والكثير متضادان؟» فاذا قال: «نمم» قال: «هل العلم بالمتضادات كثير؟» فاذا قال: «نمم» انتقض حكم الحسم باتحاد العلمين.

### [محمولات الجدل]

قال: ومحمولاتها ان كانت مساوية لموضوعاتها فهي حدود أو خواص، والخواص مفردة ومركّبة - ومنها الرسوم - وان لم تكن مساوية فالواقعة منها في طريق «ماهر» أجناس أو فصول ولايفرق بينها هينا؛ وغيرها أهراض. أقول: لمّا كان موضوع الجدل أمراً كليّاً كانت عمولاتها كذلك، وذلك امّا أن يكون من الأجناس، وامّا أن يكون من الأجناس، وامّا أن يكون من الفصول، وامّا أن يكون من المغصول، الأعراض.

وذلك لأن عسولات المقدمات اتما أن تكون مساوية لموضوعاتها أو غير مساوية؛ فان كانت مساوية افان يستى خواص، كانت مساوية افان والمنافقة والمانية أو لا؛ والأول يستى حداً والثاني يستى خواص، والحنواص اتما مفردة أو مؤلّفة؛ والمفرد خاصة المفرد، والمؤلّف خاصة المؤلّف. ويطلق علي الجميع اسم «الموسم» لأنّه من الخواص يحصل.

وان لم تكن مساوية للموضوعات فامّا أن تقع في طريق «ماهو؟» \_ أعني جواب «ماهو» لعدم الفرق بينها في صناعة الجدل \_ أو لا تقع؛ فان وقعت فهو الجنس والفصل \_ ولا فرق بينها في هذا الفن، وان لم تقع فهي الأهراض فانحمولات بهذا الاعتبار هي أربعة: الحدة، والحناضة، والجنس، والعرض؛ وسقط اعتبار النوع لأنّه ان حل على الشخص سقط اعتباره هنا، لأن مباحث الجدل كليّة، وان حل على الصنف كان بمنزلة حل اللوازم، لأن النوع ليس نوعاً للصنف، فالنوع اذن يقع في موضوع القضيّة لافي محمولها.

### [شرائط الحمولات الجدلية]

قال: ولابدَّ من اثبات الوجود في الأعراض، ومن اثبات المساواة أو الوقوع في جواب «ماهو؟» مع ذلك في الخواصّ والأجناس، ومن القيام مقام الاسم مع جميع ذلك في الحدود ـــ وهذا بحسب الشهرة...

\* \*

أقول: لمّا فرخ من المحمولات الجدليّة شرع في بيان شرائطها: أمّا العرض فاثبات وجوده واليه أشار بقوله: «ولابدُ من اثبات الوجود في الأعراض» وأمّا الحاصّة فاثبات المساواة مع اثبات الوجود، وأمّا المجنس فاثبات وقوعه في جواب «ماهو؟» مع ذلك \_ أي مع اثبات وجوده \_ والى هذين الأمرين أشار بقوله: «ومن اثبات المساواة أو الوقوع في جواب «ماهو؟» مع ذلك » أي مع اثبات الوجود الذي هو الشرط الأول في الخواصّ \_ يمني

المساواة ـــ والأجناس ــ يعني الوقوع في جواب ماهوـــ.

وأمّا الحد: فاتبات قيام الحدّ مقام الاسم في الدلالة مع جميع ذلك ؟ يعني: مع الشرائط الثلاثة التي هي اثبات الوجود والمساواة والوقوع في جواب «ماهو؟» ... وهذه الشرائط بحسب الشهرة ....

#### \* \* \*

قال: والمتحقيق يقتضي اثبات كون كل شرط يخيض بعضها مسلوباً عن البعض الآخر، لينتم تحقّقه، وأن يكون الحد متساوياً للماهيّة ولايحتاج الى اثباته.

وأمّا هبهنا فقد يكتني بماميّز ــ أيّ شيء كان ــ ولذلك ربما يحتاج الى اثباته، فالأسهل اثباتاً أعسر ابطالاً وبالمكس.

#### 蜂 综

أقول: التحقيق يقتضي أن يكون كل شرط يخفل بعض هذه المواضع مسلوباً عن البعض الآخر ليتم تحقّقه.

مشلاً ... العرض؛ شرطنا فيه بحسب الشهرة اثبات وجوده للموضوع، وبحسب التحقيق ينضاف اليه شرطان آخران: أحدهما سلب شرط الخاصة عنه، والثاني سلب شرط الجنس ... وهما عدم المساواة وعدم الوقوع في جواب «ماهو؟».

والخاصة تحتاج الى شرط آخر بحسب التحقيق، وهوسلب شرط الجنس عنها، والجنس يشترط فيه سلب شرط الخاصة عنه.

وأقا الحلة بحسب الشهرة فهو الميز مطلقاً \_ سواء كان من الذاتيات أو العرضيات؛ وأمّا بحسب التحقيق فانّا يطلق على مايساوي الماهية \_ أعني المركّب من الذاتيات \_ ولاجتاج الى اثباته على مابينا في كتاب البرهان، بخلاف الحدّ هينا \_ حيث جوّزنا أن يكون من العرضيّات \_ ولذلك ربّا يحتاج الى اثباته للموضوع، لأن العرضيّات قد يحصل الشك في ثبوتها للموضوع ويحتاج الى برهان بخلاف الذاتيّات، واذاً كانت شرائط الاثبات أمل كان الاثبات أسهل، فحيننذ يكون الإبطال أعسر \_ وبالعكس\_.

# [ماينبغي أن يتدرّب فيه الجادل]

قال: و ينبغي للجدلي أن تكون عنده مواضع معدة للاثبات والابطال مطلقاً، ومواضع تخفصّ الجنس والخناصّة والحلّ. و تلحقها مواضع الأول والآثر\_ وهي متملّقة بالأعراض \_ ومواضع لموهو\_ و ينتفع بها في الحدود\_.

وتفصيل المواضع لايليق بالختصرات فلنقتصر على الأمثلة.

\* \*

أقول: يحتاج المجادل الى أن يستكثر من بضاعته العلمية والى الدُّربة في عادته الصناعيّة، كما يحسّاج غيره من الصنّاع حتى يقدر على ايراد مايحتاج اليه في كل وقت، ولايكني حفظ البضاعة دون ملكة الصناعة، أذَّ قد يحفظ الانسان مالايذكره وقت الحاجة اليه، أو يحتاج الى ماليس بمحفوظ عنده.

فبكثرة البضاعة يجد كل مايريد في وقت حاجته، وبالتعويد الصناعي يحصل له وقت الحاجة من غير روية ولا توقف، فان التوقف والروي انقطاع عند الحاضرين، كما الله لوطلب من صاحب الألحان لحن منها في شعر من الأشعار ومذهب من المذاهب فاذا كان حافظاً للأشعار والمذاهب كان عنده في كل وقت ما يحتاج اليه و يطلب منه وإذا كانت عادته في صناعته عمكة قدر على الايقاع في المذهب المطلوب من غير توقف، فان حفظ من غير دربة وعادة توقف للروية واستحضار المذهب في خاطره ونقله بالمقصود (بالتصور في والارادة الى مبادىء حركاته، والتحريك للايقاع على وفق المذهب المحفوظ، وكان ذلك في زمان بطل نسبة الزمانية بين الايقاعات فيذهب رونقها وموقعها في الصناعة.

وكذلك المجادل في جدله اذا تروى وتفكّر وتذكّر ليستحضر مايحتاج اليه في ذهنه انقطع، بعخلاف المبروس وطالب الحق، لحصول غرضه في عاجل حاله وآجله، امّا بتذكره أو باذكار الشريك له أو بالهام الربّ تعالى.

اذا عرفت هذا فيتبني أن يكون للجدلي مواضع معدة عنده للاثبات والإبطال مطلقاً، لاحتياجه الى الاثبات والإبطال في جيع المحمولات مطلقاً؛ ويحتاج أيضاً الى إعداد مواضع يخصّ الجنس لأجل شرائطه، ومواضع يخصّ الحناصّة لأجل شرائطه ومواضع يخصّ الحمّد لأجل شرائطه.

وتسلحق همذه المعواضع مواضع أخرتختص بالأعراض، وهي مواضع: أي الأمرين أولى بالموضوع وأتيهما آتر؟ وهذا انها يتحقق في الاعراض، وفي الجدل أكثر المطالب مبنيّة على الأولى والآثر، فيجب أن يعدّ مواضع لهما.

و يعد أيضاً مواضع للهوهو، وهي أيضاً لواحق للمواضع السابقة، لأن الجدلي ينظر في الحدة فيسحتاج الى مواضع الهوهو، وهو يكون بين شيئين مشتركين بأمر ومختلفين بآخر، كقولنا «الانسان هو الفرس» \_ يعني في الحيوانية \_ والشيئان قد يكونان نوعين وقد يكونان شخصن على مايأتي.

وقد ظهر من هذا ان أصناف المواضع هذه الثمانية: وهي مواضع الاثبات والابطال مطلقاً، ومواضع الاعراض، ومواضع الأولى والآثر ومواضع الجنس، ومواضع الفصل، ومواضع الحد، ومواضع الحاصّة، ومواضع هوهو.

وتفصيل أصناف هذه المواضع وتعديدها لايليق بالمختصرات، فلنقتصر على أيراد الأمثلة لكل واحد منها.

## [مواضع الاثبات والابطال]

قال: ونقول: من مواضع الاثبات والابطال مايتملّق بجوهر الوضع، وهوان يملّل المطلوب وأجزاؤه الى ذاتيّاتها وجوارضها، ومحروضاتها ولمازوماتها وجزئياتها، وأجزائها كلها بحسب الشهرة، ويطلب منها مايقتضي الاثبات والابطال بالقياس أو بالاستقراء.

#### \* \*

أقول: قد بينا في كتاب البرهان كيف تستنبط الحبّة والقياس من المطلوب نفسه من جهة حديّه \_ أعني الموضوع والمحمول ـ بتحصيل الحد الأوسط في الايجاب، ومن الأمور الخارجة عنها في السلب، والخارجة عن أحدهما غير خارجة عن الآخر، وعلى مامثّل في الإيجاب والسلب الكلي والجزئي وتحليل المطلوب وأجزائه الى ذاتيّاتها بأن ينقسم الى الأجزاء الـذاتيّة والى الوجوديّة — كالمادة والصورة — وأجزاء الأجزاء الى البسائط، وكذلك تحليل الموضوع والحمول الى العوارض والمعروضات واللوازم والملزومات على نهج ماتقدم

فان كان الحسول أو حده أو جزه يساو يه محمولاً على الموضوع أو على حده أو على جزء يساو يه حصل الايجاب الكلي، وإن كان بين الكل والجزء أو بين جزئين منافاة كان بين الحسود والموضوع مشافاة، كما أذا أردنا أن نعرف «هل الفاضل حسود؟ أم لا؟» قلنا: «الفاضل هو الذي جيع أفعاله وإنفعالا ته على سيرة العدالة؛ والحسود هو الذي يتأذّى من حسن حال الأخيال وهذا الشأذي ليس على سيرة العدالة، فالفاضل غير حسود» وهذا الاعتبار فاقع في الابطال في العلوم.

وكذلك اذا حللناهما الى العوارض، فان كان عوارض الحمول عارضة للموضوع كقولنا: 
«الحسّ بميّز، والتميّز قد يكون صواباً وقد يكون خطاء، وكذلك الحسّ» فان كان عروض 
العارض للموضوع كليّاً فهو موضوع (موضع ن علتي، وان كان أكثرياً فهو جدليّ 
ولايعم قفعه في الاثبات، لأن عرض العام لايجب أن يكون عرضاً للخاصّ، ويعم في الابطال، لأن مالايكون عارضاً للعام لايكون عارضاً للخاصّ.

وان كانت عوارض الموضوع عارضة للمحمول، كقولنا: «ان كان علم شريف كالتوحيد، وعلم خسيس كالكهانة فالحال شريف وخسيس» وهوموضع علمي، لأن عارض المام. و ينتفع به في الاثبات دون الإبطال.

وقد ينقسم الموضوع الى أصنافه وأشخاصه، ثمّ يطلب المحمول في كل واحد منها و بندرّج من فعق الى أسفل، فان كان المحمول موجوداً في الكل أو في الأكثر حكمنا بالاثبات الكليّ للاستقراء، وان لم يكن موجوداً في الكلّ حكمنا بالابطال.

#### \* \* \*

قال: ومنها أن يطلب مايقابله أويناقضه، ويطلب منه مايلحق جزءاً منه دون الجزء الآخر للايطال. أقول: هذا أحد المواضع المتملقة بالاثبات والابطال، وهو أن يطلب وجود مقابل المحمول الما المحمول الما المحمول الما المحمول الموجوداً للموضوع لم يكن المحمول موجوداً للموضوع لم يكن المحمول موجوداً للمتناع وجود المتقابلين، كقولنا: «ان كان كل انسان حيواناً فالانسان ليس مجماد».

وهويقتضي الابطال، لأن وجود مقابل المحمول يبطل وجود المحمول للموضوع.

قال: ومنها مايتملّق بالأُمور الخارجة، كالشروط المذكورة في التناقض، فان اختلافها يفيد الابطال.

华 华

أقول: من المواضع التي تفيد الاثبات والإبطال مايتملّق بالأمور الخارجة عن المطلوب، وهي شرائط المتناقض الثمانية، فان اختلاف تلك الشرائط يقتضي الابطال؛ كما يقول القائل: «المتفدّي هو النامي» فنقول: هذا الحكم باطل، لوجود الاغتذاء زمان الوقوف والانحطاط دون النوّ. وكما يقال: «التذكّر تعلّم» فنقول الله باطل؛ لأن التذكّر تحصيل علم ماض، والتملّم تحصيل علم مستقيل.

\* \* \*

قال: وأيضاً أحوال الشبوت \_ كالدوام واللادوام، والأكثريّة والأقليّة \_ فانّها تفيد الاثبات.

\* \*

أقول: هـذا الموضع ممايـتـعلَق بالاثبات، وذلك لأن الشيء مغاير لأحواله ـــ كالدوام واللادوام، والأكثريّة والأقليّة ـــ فوجود الشيء حينئذ للموضوع مغاير لوجود أحواله.

نعم \_ وجود الشّيء أعمّ من وجوده على حال، ولما استلزم الحاص العام كان اثبات وجود حال الشيء يستلزم اثبات وجوده مطلقاً؛ كقولنا: «كلّما كان الشيء عافعاً دامًا كان نافعاً مطلقاً» وكقولنا: ان كان خرّ أشد اسكاراً من خرٍ كان الخير أشد اسكاراً مطلقاً» وهذا يقتضى الاثبات.

قال: ومنها مواضع عامة مشتركة، مثل ما يحكم بلعوق ضد اللاحق بحال لضد الملحوق بتلك الحال، أو بعينه لضد الملحوق بتلك الحال؛ أو بلحوق اللاحق بعينه لضد الملحوق بضد تملك الحال. كما يقال مثلاً : «ان كان الإحسان الى الأصدقاء حسناً فالاساءة الى الأصدقاء حسناً فالاساءة الى الأصدقاء قبيحة أو ان كان الاحسان الى الأعداء حسناً فالاحسان الى الأعداء قبيح».

#### \* \*

أقول: هذه المواضع الثلاثة تتعلّق بالمتقابلات وهمّى عامّة مشتركة بين الكليّات.

أحدها أن يحكم بلحوق ضد اللاحق بحال لضد اللحوق بتلك الحال، كقولنا: «ان كان الاحسان الى الأصدقاء حسناً فالاساءة الى الأعداء حسنة» فقد حكمنا بلحوق الحسن للاساءة التي ضد الاحسان اللاحقة بالأعداء الذي هوضد الأصدقاء، وهذا الحكم \_ وهو الخسن \_ موجود أيضاً للفذ \_ أعنى للاحسان الى الأصدقاء \_.

فالحاصل من هذا أن الأصدقاء والأعداء متضادان، والاساءة والاحسان متقابلان، وكلاهما أشتركا في حكم واحد ... هو الحسن ... فأحد المتقابلين أذا كان على حال الموضوع كان المقابل الآخر موجوداً لمقابل ذلك الموضوع على تلك الحال ... أعني أذا كان الاحسان على حال الحسن للأصدقاء، كانت الاساءة ثابتة للأعداء على تلك الحالة.

وثانها أن يحكم بلحوق ضد اللاحق بحال لعين ذلك الملحوق بضد تلك الحال، كقولنا: 
«ان كان الاحسان الى الأصدقاء حسّناً فالاساءة الى الأصدقاء قبيحة »فالاحسان أحد 
المتقابلين كان حاصلاً للأصدقاء الذي هو الموضوع بحال هي الحسن، وكان المقابل الآخر 
وهو الاساءة ــ لعين الموضوع ـــ وهو الأصدقاء بضد حال الحسن ــ وهو القبيح.

فقد حكسنا بلحوق القبيع .. ألذي هوضد حال العَسَن لِضدَ اللاحق ... الذي هو الاساءة ... التي هي ضد الاحسان ... اللاحق لذلك الموضوع بعينه ... أعني الأصدقاء .... فالموضوع هينا واحد ... وهو الأصدقاء ... والحالان متقابلان، بخلاف الموضع الأول.

وثالثه أن يحكم بلحوق اللاحق بعينه لضد الملحوق بضد تلك الحال، كما تقول: «ان كان الإحسان الى الأصدقاء حسناً فالاحسان الى الأعداء قبيح» فالاحسان أحدالمتقابلين،

والاساءة المقابل الآخر، والمقابل الأول حاصل للأصدقاء \_ الذي هو موضوع مقابل للموضوع الآخر . الآخر \_ بحال هو الحسن، وهو حاصل لمقابل الأصدقاء وهو الأعداء بضد تلك الحال، وهو التبح.

\* \* \*

قال: ومشل لحوق الضدّ بمثل مايلحق به ضده على السويّة ــ كالبغض بالشهويّة للحوق الحبّ بهاــ.

ومنه مايقابله، كقولنا: «اذا كان الشيء ثابتاً فساويه ثابت» و«اذا كان غير الأولي ثابتاً فالأولى ثابت».

وفي الابطال بالعكس. وأيضاً حكم المتشابات واحد.

\* \*

أقول: هذه أيضاً مواضع عامة للاثبات والابطال:

منها: موضع لحوق الضدّ بمثل مايلحق به ضده على السويّة، بمنى ان عروض الضدين للموضوع على التساوي، فان كان أحدهما طبيعيّاً كان الآخر كذلك ؛ كها تقول: «لوكان الحبّ يعرض للقرة الشهويّة لكان البغض كذلك ».

ومنها: موضع التساوي؛ كقولنا: «ان كان ماهو مساو لهذا في الكون ثابتاً فهو ثابت» او لم يكن لم يكن؛ كما تقول: «ان كان الإبصار بخروج شيء من العين فالسماع بخروج شيء من الأدُّن».

ومنها: موضع الأولى؛ كما تقول: «ان كان غير الأولى ثابتاً فالأولى ثابت» وكقولنا: 
«ان كان القائم بغيره ثابتاً فالقائم بذاته ثابت». هذا في الاثبات، وأمّا في الابطال 
فبالمكس، كما تقول: «ان كان الأولى غير ثابت فغير الأولى غير ثابت»، وكقولنا: «ان كان 
القائم بذاته غير ثابت فالقائم بغيره غير ثابت».

ومنها: موضع المتشابهات؛ وذلك ان الحكم اذا كان ثابتاً لأحد الشبيهين كان ثابتاً للشبيه الآخر، كقولنا: «ان كان العلم بالمحتلفات عنلفاً فالظنّ بالمختلفات مختلف». قال: وأيضاً يثبت لمقابل الموضوع مايقابل محموله، مثل أن يقال: «ان كانت الشجاع فاضلاً الشجاع فاضلاً فالشجاعة فضيلة».

ومن التصاريف: «ان كان مايجري بجرى المدل يجري مجرى الشجاعة فالمدل شجاعة».

\* \*

أقول: هذه مواضع للاثبات والابطال أيضاً:

هنها هايتعلق بالتضاد؛ بأن يؤخذ لمقابل الموضوع شيءمًا فيؤخذ للموضوع ضدّه، مثل أن يقال: «ان كانت الشجاعة فضيلة فالجبن رذيلة».

واعلكم ان المواضع المشهورة في الأضداد أن يركب الضدان مع الضدين على أربعة أوجه كل واحد من طبقتين - ثمَّ يكون اذا كان الشيء مع الشيء بحال ما فضد الشيء معه بضد حاله، مثل ان الكون مع الصديق سعادة ومع العدة شقاوة، وضده مع ضده مثل حاله، كقولنا: «ان كانت الاساءة الى الأصدقاء قبيحة فالاحسان الى الأعداء قبيح» و«ان كانت الاساءة الى الأصدقاء قبيحة فالاحسان البهم حسن» والشيء مع ضده بضد حاله، فأنّه ان كانت الاساءة الى الأصدقاء قبيحة فالاساءة الى الأعداء جيلة \_ وقد سلف كلام في ذلك وهنها: مواضع النيظائر؛ كقولنا: «ان كان مايمري مجرى العدالة محمودة فالعدالة محمودة».

ومنها: مواضع الاستقاقات كتولنا: «ان كان الشجاع فاضلاً فالشجاعة فضيلة» والأقرب العكس وهو أن يقال: «ان كانت الشجاعة فضيلة فالشجاع فاضلاً فالشجاعة فضيلة».

ومنها: مواضع التصاريف؛ كقولنا: «ان كان مايجري بحرى المدل يجري مجرى الشجاعة فالمدل شجاعة».

# [مواضع الأولى والآثر]

قال: ومن مواضع الاولى والآثر كها يقال «كلماهو أدوم أو أشرف أو أنفع أو أكمل أو أقدم أو أغنى أو ألدَّ فهو آثر،ومحشار الأفاضل،ومايرغب فيه قوم كثير، وماهو تحت جنس أفضل ومايىژدي الى غاية أسرع ومايفيد خيراً أكثر ومايفيد خيراً بالذات والمطلوب بنفسه والمطلوب في وقته ومايصدر عنه فعله الخاص ومايخاف على تلفه أكثر فهو آثر من غيره.

华 \*

أقول: هـذه مواضع الأولى والآثر، وأصلها قرجيح أحد الشيئين الذين بينها اشتراك بوجه من الوجوه على الآخر.

وكل ماهو أدوم من غيره فهو آثر، وكل ماهو أشرف فهو آثر من الحسيس بالنسبة اليه ـــ وان كمان شريفاً، كالحكمة من الموسيق ـــ والا أنفع آثر كالصبخة ـــ فاتّها أنفع من الجمال، والأجل من غيره آثر.

وماكان من الأشياء التي هي أقدم آثر كالصحّة فانّها آثر من القوّة، لأن الصحّة في الاخلاط الأولى والمزاجاة، وهذا فيمابعد.

والأغنى آثر؛ كاليسار فانه آثر من التجارة، والألذ آثر كادراك المعقولات فائها ألذ من ادراك المعقولات فائها ألذ من ادراك المحسوسات، ومختار الأفاضل وما يفضله المعتبرون من أهل الفطنة أو أهل العلم سكالم مقولات على المحسوسات \_ وماهو تحت جنس أفضل آثر كالجسم والسواد، فان الجسم تحت جنس الجوهر وهو أفضل من العرض (الكيف \_ ن) ومايؤدي الى غاية أسرع \_ كالأسباب النافعة في المعاش فائها آثر عند العامة من الأسباب النافعة في المعاش فائها آثر عند العامة من الأسباب النافعة في المعاد.

ومايفيد خيراً أكثر آثر، ومايفيد خيراً بالذات آثر مقايفيده بالعرض ـــ كاليسار والمعاشـــ.

والمطلوب بننفسه آثر من المطلوب لغيره، كالصخة والرياضة؛ والمطلوب في وقته آثر من المطلوب في غير وقت حصوله، كالتعلم في وقت الشباب فائة آثر منه في وقت الشيخوخة. وما يصدر عنه فعله الخاص - كالانسان العاقل من الانسان الشجاع - وما يخاف على

تلفه أكثر فهو آثر.

وماهو من جنس الفضيلة أفضل متاهو خارج عنه ــ كالعدالة ــ فاتّها أفضل من العادل وآثر، فانّه بها فاضل.

والذي يؤثر في جميع الأوقات آثر من الذي يؤثر في وقت مّا ـــــ كالصحّة والعلاجــــ. والموجود للآثر آثر للموجود لمادونه.

ومايخص الأفضل والآثر من جهة المؤثر ــ كالمؤثّر عند الله ـــ آثر من المؤثر عند الناس. ومــالايـشــارك فـــه الأردى آثـر، والـذي يــشــارك فيه الاخيـار آثر، والذي يؤثر أن يفعل بالاخوان آثر من الذي لاينبغى أن يفعل بهم.

ومجموع الآثرين آثر، والمستغني به عن الآخر من غير عكس آثر ـــ كالعدالة اذا كانت في جميع الناس لم يحتج الى الشجاعة، والشجاعة لاتستغنى عن العدالة، فالعدالة آثر ـــ.

والأشبه بالآثر آثر من جهة ماهو أشبه ... و يعاند بالقرد، فانّه أشبه بالانسان من الفرس، والفرس آثر منه ...

والشبيه بالفاضل آثر من الشبيه بالخسيس من جهة ما هما شبيهان \_ و يعاند بأنه يمكن أن يكون الشبيه بالفاضل من جهة ماهو أفضل، فان يكون الشبيه بالفاضل من جهة ماهو أفضل، فان لم يكون الشبيه بالخماس أشبه بالخماس والقرد بالانسان.

والذي زيادته آثر آثر، والذي يجحد الآخر ليظهر هو آثر، مثل من يجحد حب اللذات ليعة زكتاً.

وأفضل أفضل النوعين أفضل من أفضل أخشهها؛ والذي له الفضيلة الحناصة بنوعه آثر ممّا ليست له وان كان له غيرها ــــ كها قلنا قبل في العلم والشجاعةـــ.

والذي يفعل أكثر آثر من الذي لايفعل من جهة فعله كالنار والفربيون. ١

والذي يضمل بطبيعته آثر من الذي يفعل بغيرها فعلاً مؤثّراً، والذي يخصّ خيره الأفضل آثر، والذي يتبعم خيرٌ أكثر آثر، والذي يتبعه شر أقلّ آثر، والذي به الحير أكثر آثر، والذي يتبعه (يرفعه ــ يدفعه ــ ن) شر أقل آثر.

١) ن: فرفيون. قال الشيخ في القانون (٤٠٨٠١): ... هو صمخ شجرة شبية بالقنّاء في شكلها تنبت في لينوى من أرض سعد أو بلاد موروشيا ....

### [مواضع الجنس]

قال: ومن مواضع الجنس هل هو واقع في جواب ماهو؟ وهو يتناول المتفات فيه تناولاً واحداً، وهل أورد بدله غيره كفصله أو خاصّته، أو عرض من أعراضه ؟ مثل قابل الأبعاد، أو المتحرك ، أو القائم بالذات بدل الجسم أو كالمادة مثل الحديد في قولنا: «السيف حديد كذا» أو الفصل كقولنا: «الممثق افراط الحبة» أو النوع كقولنا: «المرض سوه مزاج كذا» أو الانفمال كقولنا: «المعاء حركة الربع» أو الفعل كقولنا: «الماء ماهو مبرّد بالطبع» أو غير ذلك ، وفي كيفية ذلك وفي كيفية انقسامه بالفصول، أذاتي أم عرضي ؟

\$ **\*** 

أقول: قد حكى الشيخ في كتاب الجدل عن ظاهري المنطقين انهم لاميزون بين المجنس والفصل، فان ميّز بعضهم استعمل الأعراض العاقة كثيراً مكانه، ولايراعون شرائط الأجناس على مايقتضيه التحقيق، وهو الموجب لعدم تمييزهم بين الجنس والفصل، ولهذا يشترك بعض مواضم الجنس بواضم الفصل و بعضها تختص به.

اذا عرفت هذا فنقول: الجنس يجب أن يقع في جواب «ماهو؟» لابمعنى أن يكون كمال الجواب عن النوع، بل بعنى أن يكون واقعاً في طريق «ماهو؟» وهؤلاء الظاهر يون لاييرون بين المقول في جواب «ماهو؟» و بين الواقع في طريق «ماهو؟».

فن مواضع الجنس أنه هل هرواقع في جواب «ماهو» أم لا؟ وانه هل يتناول المتفقات في مناولاً وانه هل يتناول المتفقات في مناولاً واحداً؟ وذلك لأن الجنس يجب أن يتفق فيه مايصدق عليه من الموضوعات \_ خصوصاً الأشخاص \_ فيصدق النوع حينال على مالايصدق عليه الجنس، كمن جعل المعلوم جنساً للمظنون \_ وبعض الظنّ ليس بعلم ...

ومن مواضع الجنس أنَّه هل أورد بدله غيره كفصله أو خاصّته أو عرض من أعراضه ؟ فـان الـفـصــل جـزء الحـقيقة لانفسها؛ كـمن يورد «قابل الأبعاد» الذي هوفصل الجسم بدل الجسم. والحناصّة خارجة عنه، كـمن يورد «المتحرك» الذي هوخاصّة الجسم بدله.

والعرض العام خارج عنه أيضاً، فلايورد بدله، كمن يورد «القائم بالذات» الذي يعرض

للجسم وللجواهر المجردة بدل الجسم، وكذا لا يجوز أن نورد المادة للشيء بدله \_ كالحديد في قولنا: «السيف حديد» بدل قولنا: «القرصناعية» والافصل النوع بدل الجنس \_ كقولنا: «المرض سوء مزاج «المعشق افراط الحبتة» والله هو الحبة المفرطة \_ ولاالنوع بدله \_ كقولنا: «الحراء حركة الربح» \_ صغراوي \_ مشلاً» \_ ولاالانفعال بدل الجنس \_ كقولنا: «الحواء حركة الربح» \_ ولاالفعل \_ كقولنا: «الحواء خركة الربح» \_ ولاالفعل \_ كقولنا: «الماء مبرد بالطع» \_ أو غير ذلك ، وبالجملة أن يذكر غير الجنس مكانه.

ومن مواضعه: هل انقسامه بالفصول ذاتي أو عرضي ؟ \_ فانه بجب أن ينقسم بالذاتيات لاالمرضيات \_ وهل للنوع جنس غيره لايترتب تحته ولاتحت آخر فوقها حتى يكون الجنسان مختلفين؟ فان الشيء الواحد لايدخل في جنسين، كقولنا: «العلم خير» و«العلم» من باب الكيف، و«الخير» من باب المضاف.

وهل يصدق عليه جميع فصول الجنس؟ فان مالايقال عليه بعضها ليس بجنس، وهل ضد الجنس يحمل عليه؟ وهل هو يحمل على النوع على سبيل الاستعارة أو التشبيه؟ كمن يقول: «ان الغيم دخان» لأنَّه كالدخان.

وهل ضدة ليس في جنس فلايكون هو في جنس كالخير والشر؟ وهل النوع مباين لكل قسم من الجنس؟ وهل يتماكسان أحدهما على الآخر كلياً كالموجود والواحد؟ وهل أحدهما من المضاف فالآخر كذلك ؟ \_ و يعائد بأن العلم مضاف والنحو ليس من المضاف، وهو باطل عند التأمّل ....

وهمل اضافتهما بحرف واحد؟ أو بنحو واحد؟ ـــ و يعافد بأن القنية جنس للعلم، والقُنية قُنية للمقتني، والعلم علم بالمعلومـــ.

وهل تعاكسها الاضافي بحرف واحد؟ ـ ويعاند بأن الملم علم بالملوم، والمملوم معلوم بالعلم ــ.

وهل ان كانت الاضافة من أحدهما ذات وجهين فكذلك في الآخر؟ مثل ان الواهب من الموهوب والموهوب له فكذلك المطيّّة؛ وان كان الجنس من العوارض فهل يعرض لما يمرض له النوع، أم لا؟ فان من قال: «ان الحياء جبن» فقد أخطأ، لأن الحياء في القوة

الفكرية، والجين في الغصبية.

وهل يقال الجنس على النوع على الاطلاق من جميع الوجوه، لامن جهة واحدة ؟ كمن جعل الحسّاس جنساً للانسان، والحسّاس يقال عليه لبعض أجزائه، وكذلك ليس المحسوس جنساً له لأنه يقال عليه من جهة بدنه فقط.

وهل وضع أفضل الضدين في أخسّ الجنسين؟، الى غير ذلك من المواضع المذكورة في التعليم الأول.

### [مواضع الفصل]

قال: وفي الفصل: هل هو كنوع له؟ وهل هومنقسم بجنسين متبايني؟ وهل الجنس مقول على الفصل والفصل على النوع؟ وهل الجنس والنوع في مقولة؟ وهل أحدهما مضاف والآخر غير مضاف؟ وهل ترتفع طبيعة النوع بارتفاعه؟ وهل يحمل الفصل على الجنس حلاً كليًا وبالمكس حلاً ذاتياً، والنوع على الفصل بالوجهين.

#### \* \*

أقول: من مواضع الفصل ما يختصّ به، ومنها مايشارك به الجنس أو النوع؛ ولما كان الفصل كالحناصة للجنس عارض له لا يجوز أن يكون نوعاً للجنس فننظر هل الجنس جنس للفصل، أم لا؟

ومن مواضعه: هل هومنقسم بجنسين متباينين؟ والآلكان أحد المتباينين هو الآخر، ويجوز أن يكون الفصل مقولاً على الجنس، وبالمكس؛ وأن يكون الجنس والنوع تحت مقولة واحدة، ولايجوز أن يكونا في مقولتين – كالبياض والثلج –.

وهل أحدهما مضاف والآخر غير مضاف؟ وذلك ممتنم، والأ لدخلا تحت مقولتين.

وهل ترتفع طبيعة النوع بارتفاعه كارتفاع الإنسان بارتفاع الحيوان \_ لابارتفاع الماشي ولا يجوز أن يحمل الفصل على الجنس \_ حملاً كليّاً \_ والآلكان مساوياً له، فيكون المساوي له \_ وهو النوع \_ مساوياً للجنس، هذا خلف؛ ولا يجوز العكس \_ وهو حمل الجنس على الفصل لكن حملاً ذاتياً، لجواز حمله عليه مطلقاً، أمّا حملاً ذاتياً فلا، والآلكان الجنس داخلاً في طبيعة الفصل ـــ و يتسلسلـــ.

وهـل يحـمل النوع على الفصل بالوجهين؟ فاتّه لايجوز أن يحمل النوع على الفصل على أتّه ذاتـيّ لـه، لأن الـفـصـل ذاتيّ للنوع ـــ لاالنوع ذاتيّ للفصل ـــ ولايجوز حمله عليه حملاً كليّاً، لأن الفصل أعمّ من النوع من حيث المفهوم، والحاصّ لايحمل على جميع أفراد العام.

## [مواضع الخاصة]

قال: ومن مواضع الخاصّة: هل هي مساوية او أعمّ؟ أو لاحقة مطلقة أو بشرط؟ وهل أورد غيرها بدلما كالموضوع مثلاً في حل الانسان على الكاتب أو الفصل.

وهل هي جيّدة؟ \_ أي بيّنة يمكن أن يعرف الموضوع بها \_ وهل هي مميّزة تميّزاً كليّاً أو جزئسياً؟ وهـل هي مركبة أم بسيطة؟ وتركيبها من الخواص أو من الأعراض العامّة؟ وهل هـني للـمـوضـوع بحبيث لـولم تـكن للموضوع لكانت خاصّة لغيره، كما يقال للنار أنّها أخت العناصر وفي المشهور يجب أن تكون خاصّة الأشد أشد، وخاصّة الفيد ضدّ الحاصة.

#### \* \*

أقول: هذه مواضع للخاصة بعضها مختص بها وبعضها مشترك بينها وبين الحد، والحاصة ينبغي أن تكون مساوية والآلم تكن خاصة حقيقية لوجودها في غير ماهي خاصة له، فضنظر هل هي مساوية للجملت خاصة له أو أعم؟ وهل هي لاحقة له مطلقاً أو بشرط \_ كالتعجب والضحك \_؟ وهل أورد غيرها بدلها كها يورد الموضوع مثلاً ؟ كمن يجمل الانسان خاصة للكاتب \_ والحق المكس \_ أو مايكون داخلاً في الماهية بدلها كالفصل \_ كمن يجمل الناطق خاصة للانسان.

وننظر هل هي خاصة جيدة \_ أي بينة صالحة للتعريف \_ وهذا مشترك بينها وبين الحمد وبين المخدد ؟ وكذلك هل هي مميزة نميزاً كلياً أو جزئياً \_ وهو مشترك أيضاً \_؟ وهل هي بسيطة أو مركبة ؟ وتركيبها هل هو من الخواص \_ بأن تؤتى بخاصتين مماً على أنها خاصة واحدة \_ كمن يقول: «خاصة النار أنها أخت الأجسام وألطفها» \_ أو من الأعراض العامة كقولنا: «الحقاش هو الطائر الولود».

وهل الخاصّة للموضوع بحيث لولم يكن الموضوع كانت خاصّة لغيره؟ كما يقال: «النار أخت العناصر» فاتها لوعدمت لصدقت الخاصة على الهواء.

وفي المشهور: بجب أن تكون خاصة الأشة أشد من خاصة الأضعف، وخاصة الضة ضد الحاصة، كالأفضل والأخس للعدالة والجور.

ومن مواضع الخاصة أن ينظر هل أخذت من الجنس أم لا؟.

### [مواضع الحدّ]

قال: ومين مواضع الحدّ: هل ألفاظه دالّة بسهولة، أم لا؟ وهل هي مطابقة لممانيها من غير اشتراك أو اشتباء أو ايهام، أم لا؟ وهل فيها فضل على الكفاية أو نقصان عنها، أم لا؟

华 \*

وأن ينظر هل هي مطابقة لمعانيها من غير اشتراك أو اشتباه أو ايهام، أم لا؟ ـــ وذلك لأن جيم هذه مخلّة بالفهم وذلك ينافي التحريف ـــ.

و ينظر هل فيها زيادة وفضل على المطلوب أو نقصان، كمن يقول: «ان الطبيب هو الذي يحدثه بالعرض \_ وكقولنا: «الذي يحدثه بالعرض \_ وكقولنا: «الانسان جسم ناطق» فائه قد نقص من الحدة قولنا: «حسّاس» وذلك لا يجوز.

\* \* \*

وقال: وهل فها تكرار غير ضروريّ ولانافع ــ كما في تعريف الاضافيّات والأعراض الذاتيّة ـ.

茶 养

أقول: الشكرار قد يكون بالفعل \_ كقولنا: «النقطة شيء غير منقسم ولاجزء لها» \_

وقد يكون بالقرّة \_ كقولنا: «الانسان حيوان جسمانيّ ناطق».

وَهُمُوعِلى قسمين: منه ماهوضروريّ أو نافع أو في عمل الحاجة، ومنه ماليس كذلك .

فالثاني كالمثالين، والأول قد يكون ضروريّاً \_ كما في تحديد بعض المركبات من الشيء وعَرَضه الذاتي، فيقع المسيء مرة في حدّه ومرة في حد عرضه الذاتي، كتوانا: في تعريف الأنف الأفطس: «انّه أنف ذو تقمير» لأن الفطوسة لا تكون الآللأنف. وكما في تحديد الاضافيّات، كقولنا: «الأب حيوان يولد آخر من نوعه من نطفته من حيث هو كذلك » \_ وقد سبق البحث فيه \_.

وقْد يكون غير ضروري الآ انه محتاج اليه، كمن سئل عن الانسان الحيوان (والحيوان ــ ن) ـــ مشلاً ــ فــان المجـيـب يحـتـاج الى ايـراد حديها وان اشتمل على تكرار، وهو قبيح لولا السؤال.

اذا عرفت هذا \_ فالحد لا يجوز أن يقع فيه تكرار من غير حاجة ولاضرورة.

\* \* \*

قال: وهل يقوم مقام الاسم؟ وهل هو أبين من المحدود وأقدم، أم لا؟ فان المساوي والأخنى ومايعرّف تعريفاً دورياً ظاهرياً أو خفياً لايكون حداً.

**⇔** #

أقول: يجب أن يكون الحدّ قائماً مقام الاسم، بأن يفيد فائدته و يدلّ على مايدلّ عليه الاسم اجالاً، ويجب أن يكون أبن من المحدود وأقدم منه ــ فان التعريف بالمساوي لايفيد، كتولنا: «الأب هو الذي له ابن» فان الأب والإبن متساويان في التعريف\_.

ولاالتعريف بمايتوقف عليه معرفة المرّف \_ وهو التعريف الدوري \_ وهو قد يكون ظاهراً \_ وهو الدور بمرتبة واحدة، كقولنا: في تعريف الكيف: «انَّه مابه تقع المشابهة وخلافها» وتعريف المشابهة بأنَّها «اتفاق في الكيفية».

وقد يكون خفيّاً \_ وهو الدور بمراتب \_ كقولنا: «الاثنان زوج أول» والزوج هو

المنقسم بمتساو بين، والمتساو بان شيئان لايزيد أحدهما على الآخر، والشيئان اثنان.

\* \* \*

قال: وهل هومساو للمحدود؟ وهل هوتابع له في مقولتيه مـ مثلاً في كونه مضافاً، أو قابلاً للأشد والأضعف، أو للاستحالة ـ ؟ وهل حد الضدّ ضدّ الحدّ؟

浴 斧

أقول: الحدّ يجب أن يكون مساوياً للمحدود لأن الأحصّ أخنى، وقد تقدم ال الأخنى لا يصلح للتعريف، والأعمّ لادلالة له على الخاصّ فلايفيد التيرّ الذي هو أعلى مراتب التعريف، فيجب أن ينظر: هل الحدّ مساو للمحدود، أم لا؟ وهل هو تابع للمحدود في مقولة ؟ لوجوب وقوعها تحت مقولة واحدة على مابيّتا، فان كان المحدود مضافاً كان الحد كذلك و بالعكس، فلا يجوز أن يقال في حدّ النار: «انّها أخت الأجسام» وكذلك ان كان المحدود قابلاً للشدّة والضعف كان الحدّ كذلك، و بالعكس، فان كان أحدهما في الزائد والآخر في الناقص بطل الحد، وكذا ان كان أحدهما قابلاً للاستحالة كان الآخر كذلك.

## [مواضع التركيب الحدي]

قال: ويجب أن لايكون حدّ الكل نفس الأجزاء، بل حدودها، وأن لايكون بحيث لوأسقط جزء أخلّ بالباقي، وأن لايجتمع من أجزاء لانجتمع؛ كما يقال: «الموجود امّا هو فاعل أو منفل» وأن لايصير البسيط بسبب الحدّ مركّباً.

\* \*

أقول: التركيب على أقسام ثلاثة، أحدها اجتماع شيئين من غير أن يحصل لهما شيء غير المجتماع الأجزاء، كتركيب العشرة من آحادها؛ الثاني أن يحصل للمجموع هيئة زائدة على المجتماع الأجزاء، وذلك كالبيت؛ الثالث أن يحصل شيء مغاير للاجتماع والهيئة كالقوة الدافعة للصفراء للسكنجيين الحاصل من اجتماع مفرداته.

اذا عرفت هذا فنقول: الحذفي المؤلِّف الأوَّل يحصل من جيع أجزائه، كمن يقول:

«العشرة عدد يحدث من واحد واحد ... الى العشرة ...» وأمّا في الباقيين فلايجوز الاكتفاء بذكر الأجزاء فانّه لايجوز أن يقال: «ان العدالة هي الشجاعة والعفة» لأنّه يقتضي أن يكون كل واحد منها هي العدالة، وان أريد الجموع فربّا لايكون صحيحاً، لانّه ربّا لايكون هيأت التركيب معتبرة، فالواجب في تحديد أمثال هذه ذكر حدود أجزائها.

وَهُن هُواضِع الـتركيب الحدّي أن ينظر هل للشيء زيادة معنى بالتركيب على الأجزاء وقد أخلّ بتلك الزيادة، كمن يقول: «ان البيت خشب وحجر وطين» فان هذه موادّ البيت، والبيت شيء يحدث عن هذه.

ومن مواضع التركيب أن لايكون بحيث لوأسقط جزء أخلّ بالباقي، كقولنا: «الفرد عدد ذووسط» ولـوأسـقـط العدد بتي حدّه انّه ذووسط، و يدخل فيه حينـنـذ الحظ والسطح والجسم لأنّها كذلك.

وأن لايجتمع من أجزاء لاتجتمع، كمن يعرّف الموجود بأنَّه «امّا فاعل أو منفعل».

ومن مواضع التركيب أن لايصير البسيط بسبب الحدّ مركباً، كقولنا: «الحنطيب هو الذي تكون له ملكة الاقناع في جميع الأشياء» لأن هذا حدّ للخطيب الحاذق.

ومنه أن يكون التركيب بالعرض، كمن يقول: «الطبّ اقدام ورأي صحيح في العلاج» وليس الطبّ الشجاعة، وأنّها قد يكون الطبيب شجاعاً صحيح الرأي، فيكون أفضل.

### [مواضع الهوهو]

قال: ومن مواضع الهوهو: هل هما واحد بالمهنى والاسم في اللغات والحد واللوازم والملزومات والمعاندات، أم لا؟ وهل ماهو متّحد بأحدهما يتّحد بالآخر وكلّ مامع أحدهما بالاتّفاق فهومع الآخر، أم لا؟ وهل اذا أضيف اليها أو نقص منها شيء بعينه صار الجموعان واحداً؟ و ينتفع في كل واحد من المواضع الحاضة بالمواضع العامة.

فهذه أمثلة المواضع، ولعظم نفعها يسمّى كتاب الجدل بكتاب المواضع.

\* \* أقول: يشب مواضع الحدّ مواضع الحوه، فلهذا ذكرها عقيب مواضع الحد، فن مواضع

الهوهو: هـل المشّحـدان واحـد بالمنى والاسم والحة واللوازم واللزومات والمعاندات، أم لا؟ وذلك لأن المتحدين يجب اتّحادهما فها ذكر.

والحاصل ان كل حكم يتعلَق بأحدهما فانَّه يتعلَق بالآخر والاَّ لم يكن هوهو، وكذلك اذا كان أحدهما متحداً مع ثالث كان الآخر متحداً مع ذلك الثالث: كقولنا: «الانسان هو حيوان، وكل حيوان هو جسم؛ فالانسان هو جسم» وكل ماهومع أحدهما على سبيل الاتفاق فهومم الآخر.

وهل اذا أضبف البيًا شيء أو نـقـص منها شيء بعينه كان الجمعوعان الحاصلان بعد الزيادة والنقصان واحداً، أم لا ؟

واعلم أنَّه ينتفع في كل موضع من المواضع الخاصة بالمواضع العاقة، كتولنا في باب الهرهمو: «ان كانت العدالة شجاعة فالعدل شجاع» فقد انتفع في موضع الهوهو، وهو خاص بالمواضع المتملّقة بالاشتقاقات والتصاريف العامّة.

فهذه أمشلة أكثر المواضع، وهي كثيرة النفع جداً، ويحصل بسبها استعداد تام وتنبّه لادراك المشاركات والمبايسات وانتفاع في البراهين كثيراً، ولعظم فائدتها سمّي كتاب الجدل بكتاب المواضع وان اشتمل على أجزاء أخر لكن سمّي بأعظم أجزائه نفعاً.

### [وصايا للسائل]

قال: وقد أوصي السائل بأن يعد المواضع و يقدر في نفسه كيفيّة التوسّل الى تسليم المقدمات من المجيب قبل السؤال، ثمّ يصرّح بالمطلوب بعد ذلك.

وأن لايسبادر الى تسليم الأهمّ، بل يتلطف فيه، وليعلم ان تسليمه ممّن يلتعي الاقتدار في المبادىء وممّن يعتاد اللجاج في أواخرها أنجح.

وأن لايمنع الاستقراء الآبايراد النقض، وأن يعلم ان المستقيم أنفع من الخلف، فان انكار شناعة مايقابل المطلوب يضيع السمى في الخلف.

ومايورده السائل حشو قياسه يكون امّا للاستظهار في الحجّة، أو لاخفاء النتيجة، أو لتفخيم القول، أو لتكلّف الايضاح؛ والايضاح يكون بتبديل العبارات وايراد الأمثلة

والاحتجاج بالشواهد والاستعمالات.

والسائل الجيّد من يكون سؤاله عمّا لاعيص عن تسلّمه، و يكون فادراً على البيان ــ يُلزم بنير المشهور مالايلزم غيره فيه بالمشهور.

والجيب الجيّد من لاينكر المشهور ولايأتيه الالزام مغافصة (معارضة ـ ن).

\* \*

أقول: السائل هو الذي يتوضل بكلابه ومايرتبه من قياسه الى اثبات مقابل وضع صاحبه الذي يجادله، حتى يردّ به عليه من حيث ان المتقابلين لايصدقان مما بقدمات يتسلّمها منه في سؤاله له، وقد ذكر له في كتاب الجدل وصايا مختصة به ينتفع بها في المناظرة، وأوصى الجيب أيضاً بوصايا وبينها وصايا مشتركة، وكماكانت عمدة المجادلة هي السؤال وعليه يبتنى الجواب ـ قدم وصايا السائل على وصايا المجيب.

وأوصى السائل بأن يمدّ المواضع ويحرّرها و يعدّ الموضع الذي فيه الكلام من المواضع المذكورة في مالله عن المواضع المذكورة في مالله الله المذكورة في مالله الله المذكورة في مالله المؤلفة المدرّب في المؤلفة الذي يلزم منه مايلزم فيتوقف عن تسليمه، بل يقدّر في نفسه كيفيّة التوسّل الى تسليم المقدمات من الجميب قبل السؤال، ثمّ يصرّح بالمطلوب بعد ذلك.

والمقدّمات المستعملة في الأقيسة منها ماهي ضروريّة في انتاج النتيجة \_ كها سلف في القياس، وهي التي تلزم عنها النتيجة بالذات \_ ومنها ماهي خارجة عن ذلك؛ والأول هو الأهمّ.

فينبغي للسائل انجادل أن يدخل ماهوخارج عن الانتاج في كلامه للاستظهار والاستكبار والتفخيم، أو لاخفاء النتيجة، أو لايضاحها، ثمّ يندرج الضروريّة في الانتاج في طيّ هذه المقدّمات الحارجة عن الأهمّ ليقلّ تفظن الجيب للضروريّة فلاعِنمها.

و يشلظف في تسلّمها بأن يجهد في أن لايسل عنها سؤالاً صريحاً ينص عليها بأعيانها، بل يسئل عمّاهو أعمّ منها \_ فالله اذا تسلّم الأعمّ تسلّم الأخصّ \_ بل يسئل عن مقدّمات أخرى ينتجها انتاجاً ضرورياً واضحاً بقياس منتج. أو يتسلّم جزئيّاتها واحداً واحداً على سبيل الاستقراء، و ينتقل في المسئلة عنها الى مايناسها في الكلام من طريق الاشتقاق والتعريف والى اللوازم فان التسليم ربّها كان ألزم وأوجب على المجيب في شيء دون شيء، حتى أن الرسم (الاسم ــ ن) قد يكون أسهل تسليماً من الحد ــ و بالعكس ــ وربّها كان في المناسبة والاشتقاق أوضح؛ مثل أن يتسلّم ان الغضب شوق الى تعذيب المغضب عليه، وقد يذكر بعدُ أن الابن ربّها أغضبه أبوه ولم يشق الى تعذيب أبه.

و يـنــبـغـي لــه أن يــعـلــم انّــه اذا كان الجبـب يدعي الاقتدار في مبادىء الحصام و يعتاد اللجاج في أواخرها فتسلّم المطلوب أولاً أنجح.

وأن لا يمنع الاستقراء الآ بايراد النقض والقباسات المستقيمة أحسن الجدل استعمالاً من القياسات الخُلفيّة، لأن الشبيع اللازم في الخُلف ربّا انكرت شناعته وادّعى الملاعي امكانه فلم يكتف بالقياس و يضيع السعى في الحلف.

وما يورده السائل حشو قياسه يكون اتا للاستظهار في الحبّة والقول مثل أن يستعمل الاستقراء والقسمة من غير أن تكون له اليها حاجة ضروريّة ، أو لا خفاء النيجة مثل أن يستدىء من المقدمات بالبعيدة من الوضع حتى لا يسبق الى وهم الجيب نفعها في انتاج الطلوب ويخلطها عالايناسب الوضع حتى اذا تسلّمها عاد وأنتج الضروريّات منها .

ومن هذا القبيل أن يخدع المجيب فيخيل له انًا يتسلّم لينتج به مالانفع له في المطلوب فلايتوقّف المجيب في التسليم، ثمّ في آخر الأمرينتج عنه الضروريّات وقد توهم انّه يتأدّى بالقياس الى مساقض النتيجة ــ امّا لأنّه يتعامى ويخني فطنته، أو لأنّه لم يوافق المجيب على المسئلة.

وقد يورد السائل حشو كلامه مايطلب به تفخيم (نتيجة \_ ن) القول أو تكليف الايضاح؛ والايضاح قد يكون بتبديل العبارة بأن تبدل الأسهاء الحفيّة بالواضحة، والأغرب بالأشهر وتفصيل الكلام المشعرك، وقد يكون بايراد الأمثلة أو الاحتجاج بالشواهد والاستعمالات.

وينبغى له أن لايرتب المقدمات في الخاطبة بالقياس ترتيباً قياسياً يلوح للمجيب

انسياقها الى النتيجة، فيمتنع من تسلم الضروريّات، بل الأولى أن يغافص (يناقض ــ ن) بالنتيجة من حيث لايشمر، و يكون كلامه كالمستفهم كأنَّه يلوح منه الميل الى موافقة الجيب ومناقضة نفسه.

وأن يُظهر ايثار الانصاف على الغلبة حتى يطمئن اليه المجيب حيننذ، و يأتي بالمقدمات في كثير من الأوقات على سبيل المثل والحبّر، و يدّعي في قوله ظهور ذلك وشهرته وجري العادة به ليتوقّف المجيب عن جحده ولايقدم على ردّه.

وأن يخلط الكلام بمالايفيد مقصوده، فان الكذّاب اذا أخلط بكذبه مالامدخل له في غرضه أخفى كذبه، وبالخصوص اذا كان مالامدخل له حقّاً مشهوراً.

و ينبغي له أن يؤخر السؤال عن الأشياء التي هي عمدة الاحتجاج، فان الجيب يعاند في أول أمره في التسليم، ثم يضجر فيسامع و يتساهل في آخر الأمر، خصوصاً اذا توقم ان المسئول عنه لايؤدي الى ابطال وضع، حتى يحصل له ملكة بهذا الاعتقاد بكثرة سؤال السائل عمّا لامدخل له بالذات في الانتاج.

ومُنْ الجبيبين من يحمله المُجب على أن يعتمد على قوة نفسه فيسلم في أول الأمر ولا يتوقف، حتى اذا كاد الوضع يبطل عاد الى العناد والجادلة، فينبغي في مجادلة أمثالمم أن يعتمد على الإسهاب في القول وحشو الكلام بالاجدوى له ليشكل على الجيب غرض السائل وعلى و يضجر فيسلم ماسئل عنه ليتفضى عن الجادلة.

واذا بلغ السائل الى النتيجة فينبغي أن يعبر عنها على سببل الانتاج واللزوم و يتشدد في الشجري من ايرادها على سبيل السؤال، لأنه حينئذ يدل على قصور مقدماته عن ابطال الموضم، واذا جحده الجيب رجم الكلام جديداً.

والسائل الجيّد من يكون سؤاله عمّا لاعيص عن تسلّمه بأن يكون مشهوراً عند الكلّ، و يكون قادراً على البيان لوأمكن مايطلب تسليمه اقتداراً تامّاً يُلزم بغير المشهور مايمجز غيره عن الزامه بالمشهور.

والجيب الجيد من لايسكر المشهور، ولايأتيه الالزام مغافصة (مناقضة \_ ن) لمرفته بالمواضع التي يحصل منها الالزام.

### [وصايا للمجيب]

قال: وأوصى الجيب ـ الذي يحفظ وضعاً مشهوراً ـ أن لا يمتنع من تسليم المشهورات؛ والحافظ غيره قد يمتنع و يعتذر له بأن يستفسر عن الألفاظ المهمة والمصطلحات الغريبة.

وثمانعته امّا بحسب القول \_ وهوأن ينع مقدمات السائل و يلحق بايسلّمه قيوداً لايتوجّه الالزام معها \_ وامّا بحسب القائل وهو تشويشه بأفعال خارجة عن الصناعة، وذلك قيع دال على العجر:

#### 弥 旅

أقول: لمّا فرغ من وصايا السائل شرع في وصايا الجيب، واعلم الى كلام المجيب امّا على سبيل المتعلم أو التعلّم، أو على سبيل الجدل، أو على سبيل الارتباض، أو على سبيل المغالبة والخاصة (المغالطة والخاطبة ــن).

وتختلف المذاهب في ذلك بحسب اختلاف المقاصد، فان المعلم يدري ماذا يقول، ولماذا يقول، والمتحلّم قد لايدري، والسائل يدري مايريد بسؤاله، والجيب قد لايدري، والجدلي المرتاض هو الذي يُقصد بالوصايا هيهنا.

اذا عرفت هذا فنقول: الجبب لايخلو اتا أن يكون وضعه الذي يجب عليه حفظه مشهوراً وشعيماً، أو ذاك ولاهذا، فإن كان مشهوراً امتنع عن تسليم الشنيمات، لأن نقيض وضعه شخيع، وهو نتيجة السائل ولاينتجها المشهورات، فإن الأغلب هو إن كل شيء ينتج مايشبه في وقته، فالمشهور من المشهور، والشنيع من الشنيع، و ينبغي له أن يسلم المشهورات وماهو أقل شناعة من النتيجة ـ إن كان وضعه مشهوراً على الاطلاق، كالمشهورات على الاطلاق ـ وإن كان عند بعض فالمشهورات عند ذلك البعض.

وان كمان شنيعاً \_ وهو الذي يحفظ وضعاً غير مشهور بل شنيعاً \_ فينبغي له أن لايسلم المشهورات، و يعتذر بأن يقول مثلاً: «اني لم اسلّم لك بعد ان الحنير والشر متقابلان، فكيف اسلّم ان العلم والجهل متقابلان» أو يعتذر لمنعه عن المشهور بالاستفسار عن ألفاظ مبهمة أو مشتركة أو مصطلحات غريبة.

وان كان وضعه الاشناعة فيه والاشهرة فليسلم المشهور والشنيع، والايسلم ماليس بشنيع والامشهور المايتنا من أن الأغلب استنتاج كل شيء ممايشهه في وقته، فالمسافة بينها و بين ايضاح مالارأي مشهوراً فيه بعيدة الايسمها زمان محاورة واحدة.

وثمانعته اقا بحسب القول؛ وهوأن يمنع مقدمات السائل ولايبادر الى تسليم مايراد منه، وأن يجبّد في تسليم القائمة مقيدة بقيود لايتوجه ممها الالزام.

وامّا بحسب القائل؛ وهو تشويشه بأفعال خارجة عن الصناعة كالاستهزاء به والجبه بالشتم والسفه وغير ذلك... وهو قبيح دال على العجز.

## [ماينبغي للمجادل]

قال: ومن يتعاطى الجدل فينبغي أن يتمهر (يتمهد ــ ن) في ابراد المكس والدور لكل فياس، وفي ايراد مقدمات كثيرة لا ثبات كل مطلوب من مواضع مختلفة، وكذلك لابطاله، وأن يكون آخذاً من كل صناعة يجادل فيها بطريق صالح.

واعلم ان تعميم الأحكام للسائل وتخصيصها للمجيب أنفع واقامة الحجّة بالسائل أحصّ، والمقاومة والمناقضة والمعارضة بالجيب، و ينبغي أن لايتكفّل السائل هدم كل وضم، ولاالجيب حفظه، بل السائل يدم الشنيم والجيب بحفظ المشهور.

\* \*

أقول: هذه وصايا هشتركة بين السائل والجيب، فان من يتماطى صناعة الجدل ينبخي أن يتمول صناعة الجدل ينبخي أن يتمود وينبخي أن يتمود عكس القياس، فانه يفيد القدرة على التوسّع في الأقوال، بحيث بجعل من قياس واحد أربعة أقيسة بحسب تقابل التناقض والتضاد، و يفيد قوّة على نقيض القياس من نفس القياس اذا كان نقيض النتيجة مشهوراً، وكذلك يتمهّر (يتمهد بن) في قياس الدور خذه الفائدة أيضاً، وأن يتمكّن من ايراد مقدمات كثيرة لا ثبات كل مطلوب من مواضع مختلفة، وكذلك لابطاله، وأن يأخذ من كل صناعة يجادل فيا بطرف صالح يقتدر معه على الالزام ونقض الوضع وحفظه.

واعلم ان تعميم الأحكام للسائل أنفع من تخصيصها، وتخصيصها للمجيب أنفع من تعميمها، واقامة الحبّة بالقياس للسائل في الأغلب.

وامّا المقاومة والمناقضة والمعارضة فانها أخصّ بالجيب من السائل، وقد يستعمل الحجّة اذا عجز عن نـصرة الوضع بالحفظ (بالتحفّظ ــن)، فيأخذ في الاحتجاج له، والقياس والحجّة يجملان الكثير واحداً حيث ينتقل فيها من المقدمات الكثيرة الى الحجّة الواحدة؛ والمقاومة والنقض يجملان الواحد كثيراً.

ولايتكفّل السائل هدم كل وضع ــ بل ماكان منها شنيعاً ــ ولا يحفظ الجيب كل وضع ــ بل ماكان مشهوراً سديداً أو نافعاً في العلوم والرياضيّات...

ويجب أن لايجادل من كان عباً للرياء ومتمسراً في تسليم المشهورات لللايفسد طبعه بذلك، فان الطباع ينفعل بعضها عن بعض، ولهذا قال صاحب المنطق: «الرفيق في الجدل كالرفيق في البدل في البرهان ينفع و يضر، وبهدي و يضلّ هان اتفقت له المحاورة مع أمثالهم ممن يقصد الرياء والخلبة أو التوقف في تسليم المشهور لادعاء القوة والعظمة لل وأجانب في مجادلته طريق الانصاف (الانقياد لن وجرى على قاعدتهم، واستعمل معهم ما يستعملونه و يعاملهم بكل ما يؤذي الى غلبتهم.

ولاعيب عليه في مغالطهم ليظهر عجزهم عن (عند ن) التفطّن لموضع المغالطة فيرجعون عن قاعدتهم الفاسدة، فقد نقل عن براتسو ما حس الله كان يريد أن يظن به الغلبة ويتوق أن يقهره سقراط، فينحظ عن مرتبته، فلم يزل يتأكد ويخرج الى التمدّي ويحيد عن الطريق الواجب في الجدل، ويظهر المغالبة واقهار سقراط فهذا لطه سقراط باشتراك الاسم، فأخجله وأسكته.

١) كذا ـ والظاهر ان الواو زائدة.

٣) كذا ـ والطاهر: فنالطه

# الفصل السابع

# في المغالطة

كـل قـيـاس بـنـتـج مـايناقض وضماً فهوتبكيت بالحجّة، فان كان حقاً أومشهوراً كان برهانياً أو جدلياً، والآ فغالطي يشبه البرهان أومشاغبيّ يشبه الجدل.

أقول: الذي وضع كتاب علم المنطق ذكر فيه القياسات البرهانية والحدود الحقيقية، وذكر معها القياسات الجدلية وأتبعها بالقياسات المغالطية، وسماها بلغته سوفسطيقا \_ أي تبكيت المغالطين \_ وقال: «ان هذه صناعة تتبهرج في الحكمة و تشبه بها، و يتراء لى بها من يعتمدها كأنَّه حكيم محقق».

واعلم ان التبكيت عبارة عن قياس ينتج نتيجة يناقض وضعاً، يقال: «بكته بالحبّة» اذا غلبه، شمّ لايخلو ذلك القياس امّا أن يكون حقّاً أو مشهوراً، أو لايكون واحداً منها بل يدعى فيه المشابهة امّا للحقّ أو للمشهون فان كان القياس حقاً فهو البرهان، وان كان مشهوراً فهو الجدلي، وان كان مشاباً للبرهان فغالطيّ، وان كان مشاباً للجدل فمشاغبيّ. فالمشاغبيّ يقال بازاء الجدلي، كما يقال المغالطيّ بازاء الحكيم.

قال: ولابدُّ فيها من ترويج يقتضي مشابه .. امّا في مادّة أو صورة ...

والآتي به غالِط في نفسه، مغالِط لغيره، ولولاالقصور ــ وهو عدم التميز بين ماهوهو و بين ماهو غيره ـــ لماتم للمغالطة صناعة، فهي صناعة كاذبة تنفع بالعرض فأنَّ صاحبها لايغلط ولايغالط، و يقدر على أن يغالط المغالط، وقد تستعمل امتحاناً أو عناداً. وَالآتي بهذا القياس **غالِط في نفسه** ــ ان لم يعلم بغلطه ــ ومغا**لِط لغيرهــ** ان علم به واستحمله ليغلط غيره ــ ولولا قصور الأذهان في عدم التيربين الشيء وشبه لماتمت هذه الصناعة، فهي صناعة كاذبة نافعة بالعرض ــ لابالذات ــ لأن من يعرفها لايغلط ــ لمرفته بمواضع الغلط ــ ولايغالطه غيره و يكون قادراً على أن يغالط اذا كان الغير مغالطاً.

وقد تستعمل المغالطة امّا امتحاناً أو عناداً.

#### \* \* \*

قال: فواذها المشبّهات ــ لفظاً أو معنىً ــ ومن المشبّهات معنى الوهميّات، وهي مايمكم يـه بديهة الوهم في المعقولات الصرفة حكمها في المحسوسات، كالحكم بأنَّ كلّ ماهو موجود فله وضع.

والوهم قد يساعد العقل في قبول ماينتج نواقضها ويخالفه في النتيجة، فهي كاذبة تشبه الأوليّات؛ وأمّا أحكام الوهم فيمايحسّ به فصحيحة يشهد له العقل بذلك.

#### **\***

أَقُـولُ: لـمّا بيّنا ان المغالط يستعمل القضايا الكاذبة المشبّهة للحقة المشهورة ظهر ان مواد هذه الصناعة المشبّهات بالأوليّات أو المشهورات ــ امّا لفظاً أو معنىــ.

ومن المشبهات معتى: الوهميّات. وهي القضايا التي يحكم بها بديهة الوهم في المعقولات الصرفة حكمها في المحسوسات؛ كالحكم بأن «كل موجود فله وضع».

وحكم الوهم في المعقولات كاذب لعدم ادراكه لها، ولهذا يساعد الوهم المقل في قبول مقدمات ناتجة لنواقض القضايا الوهميّة، فاذا تمتيا مماً الى النتيجة وقف الوهم ونكص وحكم العقل، فهي اذن كاذبة تشبه الأوليّات.

واتَّما تكون أحكام الوهم صحيحة اذا كانت في المحسوسات يشهد له العقل بها، كما

يحكم بأن هذين الجسمين لايوجدان في مكان واحد في وقت واحد، والعقل يساعده في ذلك لحكه بأن الجسمين مطلقاً لايوجدان في مكان واحد في وقت واحد.

### [أسباب الغلط \_ اللفظية]

قال: وهذه الصناعة أجزاء صناعيّة وخارجة، والأولى مايتعلّق بالتبكيت.

وأتما أسباب الخلط مطلقاً: فامّا لفظية؛ وهي سنّة: اشتراك اللفظ المفرد بجسب جوهره أو بحسب هيئة في نفسه \_ كاختلاف التصاريف \_ أو من خارج \_ كاختلاف الإعراب والاعجام والجازات \_ والمركّب، وهو الاشتراك بحسب التركيب كما يقال: «كل مايتصرّه المعاقل فهو كما يتصرّره» اذ لفظ: «هو» يمود تارة الى المعقول، وتارة الى العاقل؛ واشتراك القسمة وهو أن يصدق القول مفرداً فيوهم مؤلّفاً و يكذب، كما يقال: «زيد شاعر جيّد» فيظنّ جودته في الشعر.

واشَّــتراك التأليف ـــ وهو بالمكس ـــ كيا يقال: «الحنمسة زوج وفرد» فيظنَّ انَّه زوج وفرد.

#### 雅 恭

أقول: صناعة المغالطة لها أجزاء صناعيّة وأشياء خارجة مثل تخجيل الخصم، وترذيل قوله، والاستهزاء به، وقطع كلامه ــ على مايأتيــ.

والأوليتعلق بالتبكيت أي المفالطة وهو الذي يقع الغلط به في القياس المطلوب في انتاج الشيء به؛ وهو على قسمين: امّا أن يقع الغلط في اللفظ، أو في المعنى. والأسباب المفطيّة ستّة: لأن الغلط امّا أن يكون لاشتراك في جوهر اللفظ المفرد، أو في هيئه، أو في نفسه، أو في هيئته اللاحقة به من خارج، أو في التركيب المحتمل لمنين، أو في وجود التركيب وصدمه في في الركّب غير مركّب، أو غير المركّب مركباً وهذه الستة ثلاثة أنواع منها ما يتعلّق باللفظ المفرد، وثلاثة راجعة الى التركيب.

مشال الأول ما يحصل من الغلط في قولنا: «كل واحد من العشرة ليس بعشرة فالكل كذلك» لأنه فرق بين الكل وكل واحد، ولفظ «كل» مشترك بينها. وهذا المشترك أعمّ من المعن المفهوم منه، لأنّه يطلق على المشترك بالمعنى الأخصّ \_ وهو الواقع على عدّة معان ليس بعضها أولى به من بعض كالعين \_ وعلى المتشابة \_ وهو الواقع على عدة متشابة الصور غتلفها في الحقيقة، كالانسان المصور والحيوان لتشابهها في الصورة \_ وعلى المنقول \_ وهو الواقع على عدة قبل على بعضها قبل بعض ثمّ نقل الى المتأخر وترك الأول، كالصلوة \_ وعلى المستعار \_ وهو الذي يوجد للشيء من غيره، كما يقال: «كيد السياء، وكيد الحيوان» \_ وعلى المجاز \_ وهو الذي يقال على شيء و يقصد به غيره، كقوله تمال: (واسئل القرية) [۸۲/۱۲] والمراد به أهلها.

مثال الثاني وهو أن يكون الاشتراك بحسب هيئة اللفظ، ويستى «مغالطة باختلاف المشكل» وهو أن يكون اللفظ مختلفاً باختلاف التصاريف \_ كـ «الختار» فانه للفاعل والمفول بحسب التصريف، لابحسب جوهر اللفظ \_..

مشال الشالث وهو أن يكون بحسب الهيئة من خارج، ويستى «المغالطة باختلاف الاعراب والاعجام» بأن يجعل المرفوع منصوباً و بالعكس لفظاً وكتابة.

هشال الرابع وهو أن يكون الغلط بحسب التركيب نفسه، وهو أن لايكون المفرد مشتركاً و يحرض الاشتراك للمركب باعتبار التركيب، كمايقول: «كل مايتصوّره الحكيم فهو كما يتصوّره» فلفظة «هو» يحتمل رجوعها تارة الى العاقل، وتارة الى المعقول؛ فحصل الاشتراك باعتبار هذين الاحتمالين.

هشال الخاصس أن يكون بحسب وجود توقم وجود تأليف، و يستى مغالطة باشتراك القسمة، وذلك بأن يكون الكلام صادقاً اذا أخذ مفرداً، واذا ركّب كذب؛ كها اذا كان زيد شاعراً وكاتباً وهو جيّد الكتابة ردي الشعر فتقول: «زيد شاعر جيّد»؛ فان حل كل واحد من «الشاعر» و«الجيّد» بانفراده عليه صادق، وحملها معاً مركّبين كاذب.

مثال السادس توقم عدم التأليف، و يسمّى مغالطة باشتراك التأليف؛ وهوانًا يكون اذا كان الكلام صادقاً اذا ركّب، كاذباً اذا فصّل. كما تقول: «الحنسة زوج وفرد» فان حملها معاً على الموضوع صادق ــ لتركّبه منها ــ وحل «الزوج» عليه كاذب؛ والسبب فيه اشتباه دلالة المواد، فانَّه يدل عل جميع الأجزاء، وقد يدل على جميع الصفات.

### [أسباب الغلط \_ المعنويّة]

قال: وامّا معنويّة؛ وهي سبعة: لأنّها تقع امّا في أجزاء القضايا، بأن يؤخذ بدل ماهو جزء مايشبهه من اللوازم والعوارض، كمن رأى انسانا أبيض يكتب فيظن أن كل كاتب يكون كذلك، فأخذ الأبيض بدل الكاتب \_ ويسمّى «أخذ مابالعرض مكان ماباللهات»، أو بأن يؤخذ مع الجزء ماليس منه، أو يخل ماهومنه \_ مثل القيود والشروط \_ كمن يأخذ «غير الموجود» شيئاً غير موجود مطلقاً، ويسمّى «سوء اعتبار الحمل».

أو في تأليفها: كمن رأى الخمر أحراً ماثماً فغلن أن كل أحرماثم هو الخمر وهو ايهام العكس...

#### \* \*

أقول: الأغلاط المعنوية لا يكن أن تقع في الحدود التي هي المفردات، بل انًا تقع في المثالية المنوية التثاليف المثالية المث

اذا عرفت هذا فنقول: الغلط المتعلّق بالقضايا أنفسها يقع على ثلا ثة أقسام:

الأولى يسمقى «أخذ مابالعرض مكان مابالذات» وهو أن يمذف الجزء من القفية و يذكر بدله عارضه أو مدروضه، أو لازمه أو ملزومه، كما تعرض لذات واحدة عوارض كثيرة تحمل عليها فيظن حل بعضها على بعض كليّاً، كمن رأى انساناً عرض له البياض والكتابة، فيظن ان كل أبيض كاتب، فأخذ الأبيض بدل الانسان.

الشاني سوء اعتبار الحمل، وهو أن يؤخذ مع الجزء ماليس منه أو يخلّى عنه ماهومنه، كالقيود والشروط مد مثلاً مدكر يأخذها لجوهر غير موجود عرضاً مغير موجود مطلقاً، فقد أسقط عن الجزء قيد العرضية؛ وكذلك اذا قلنا: «كل متصوّر ثابت في الخارج» فانّه يصدق لوأسقط «في الخارج» فباعتبار أخذه مع المحمول كذب.

النَّمُالَث: الهام العكس ، وهو أن يكون الحال في نفس التأليف بين جزئي القضيَّة ـــ

لافي جزئها ــ كمن يمكم بأنَّ «كل أهرمائع خر» لأن كل خرأهرمائع، وكذا من ظنَّ ان كل أبيض ثلج باعتبارصدق «كل ثلج أبيض».

فَهَذَه الأسباب الثلاثة هي المغالطات الواقعة في القضايا أنفسها لايمكن الزيادة علها.

#### \* \* \*

قال: وأمّا في تأليف القضايا: امّا تأليفاً فياسياً؛ فان كان في نفس القياس امّا صورة \_ بأن يكون منحرفاً من الانتاج باغفال الشرائط بحيث لوصار بحيث يصدق لصار غير قياس، وهو الشرائط بحيث لوصار كا يجب لصار كاذباً، أو لوصار بحيث يصدق لصار غير قياس، وهو سوه المتركيب؛ وان كان فيه باعتبار النتيجة بأن يكون غير مشتمل على انتاج ماهو المطلوب فهو «وضع ماليس بعلّة علّة» أو بأن لايفيد علماً غير ماوضع فيه وهو «المصادرة على المطلوب».

أُو تَــالَيفاً غيرقياسيّ كمايقال: «زيد وحده كاتب» و يستمى: «جمع المسائل في مسئلة واحدة».

ومن تصفّح القياس وأجزائه فوجدهما على ماينبغي مادة وصورة، ولفظاً ومعنىً، مركبة ومفردة؛ أمن من الفلط.

#### 恭 恭

أقول: هذا هر القسم الثاني من الأغلاط المعنوية، وهو أن يكون الغلط واقعاً في التأليف بين القضايا، وأقسامه أربعة: لأن الغلط امّا أن يقع في التأليف القياسي أو في غيره، والثاني يستى «جمع المسائل في مسئلة واحدة».

والذي يقع في التأليف القياسي امّا أن يقع لاباعتبار النتيجة، أو يقع باعتبارها؛ والأول امّا أن يقع في منتجة حـ كقولنا: «الانسان حيوان، والحبوان جنس»؛ وامّا أن يقع في مادته ـ بأن يكون عرفاً عن الانتاج لاغفال شرط من المسرائط، بحيث لوذكر ذلك الشرط لخرج عن الصورة القياسيّة، ولوأممل كذبت المقدمة، كمولنا: «كل انسان ناطق من حيث هو ناطق، ولاشيء من الناطق من حيث هو ناطق

بحيوان» فانّه ان اثبت قيد الحيثيّة في المقدمتين كذبت الصغرى، وان حذف منها كذبت الكبرى، وان اثبت في الكبرى وحذف عن الصغرى اختلّت الصورة، و يسمّى هذان القسمان «سوء التركيب» و«سوء التأليف».

والثاني \_ وهو الذي يقع الغلط فيه باعتبار النتيجة \_ فلا يخلواتا أن يكون السبب هو ان المقدمات لم يلزم منها قول غيرها، أو لزم ولكن اللازم ليس هو المطلوب؛ والأول هو «المصادرة على المطلوب» في المستقيم، و«المصادرة على نقيض المطلوب» في الخنف.

والشاني هو «وضع ماليس بعلّة علة» لأن وضع القياس الذي لاينتج المطلوب لانتاجه هو وضع ماليس بعلة للمطلوب مكان علته، فان القياس علّة للنتيجة، مثاله استدلال بعض القدماء على أن الفلك ليس بيضياً «بأنّه لوكان كذلك وتحرك في الوضع على قطره الأقصر لزم الحذلا ـ وهو عمال ـ » فالحال هنا لم يلزم من كونه بيضياً لاغير ـ بل ومن حركته على قطر مصوص.

أمّا الغلط الذي يقع في تأليف القضايا تأليفاً غير قياسي فيستى «جمع المسائل في مسئلة واحدة» كقولنا: «الانسان وحده كاتب، وكل كاتب حيوان» ينتج «الانسان وحده حيوان»؛ وهو كاذب، لأن الصغرى اشتملت على عقدي ايجاب وسلب، والسلب لامدخل له في الانتتاج، فاذا حذف في النتيجة صدقت؛ ولأجل اشتمال الصغرى على قضيتين يسمى جمع المسائل في مسئلة واحدة.

فهذه خلاصة ماذكره أوسطاطاليس في هذا الكتاب، ومن تصفّع القياس وأجزاءه فوجدهما على ماينبغي مادة وصورة، لفظاً ومعنى باعتباري الافراد والتركيب لم يقع له غلط البئة.

## [أسباب المغالطة ... الخارجة عن القياس]

قال: وأمّا الخارجيّات فماتقتضي المغالطة بالعرض، كالتشنيع على الخاطب وسوق كلامه الى الكذب بزيادة أو تأويل أو ايراد مايحيّره من اغلاق العبارة، أو المبالغة في أن الممنى دقيق، أو السفاهة، أو مايمنعه من الفهم ـــ كالحلط بالحشو والهذيان والتكرار.

أقول: هذه أسباب خارجة عن القياس يقع بسبها الفلط للمجادل بالعرض، وذلك بالتشنيع على انخاطب عند الحاضرين، ونسبته الى البلادة، وسوق كلامه الى الكذب اتما بزيادة أو نقصان أو تأويل، أو تحبيره (أو غيره — ن) في الجواب لا غلاق العبارة، أو يبالغ في دقة المعنى و بلادة الخاطب، أو يقابله بالشتم والسفاهة، أو ينمه من الفهم بأن يحشو الكلام بالخلط والهذيان والتكرار بحيث لا ينتبة المخاطب بعد ذلك لوضع المنم والمطالبة.

## الفصل الثامن

# في الخطابة

الخطابة صناعة علميّة يمكن معها اقناع الجمهور فيمايراد أن يصدّقوا به بقدر الامكان.

#### \* \*

أقول: عقب صاحب المنطق صناعة المغالطة بصناعة الخطابة، لأنها تفيد اقناعاً وتصديقاً يمكن معه المنقيض ولا يقوم غيرها مقامها في ذلك لقصور عقول العامة عن ادراك الكليّات المناظر فيها البرهاني والجدلي، فسقطا عن درجة هذا الاعتبار، ولمناكانت المغالطة كاذبة المتكن مفيدة هنا أيضاً فسقطت و بني المفيد للاقناع في الأمور الجزئية انبًا هو هذه الصناعة، وكانت الحاجة ماسة اليها لاشتراك أشخاص النوع في الحاجة الى التشارك المحتاج الى المجاورة والمعاملة، والعدل لايتناول الأشخاص الجزئية الغير المحصورة – لعدم انتهائها – الآ بوضع قوانين كلية – كالشرع – وعقائد راسخة في عقول الخاص والعام مستفادة من العقل العملي. وتقرير تلك القواعد لا يمكن بالقياس البرهاني والجدلي لقصور العامة عن ادراكها، وتقرير تلك القواعد لا يمكن بالقياس البرهاني والجدلي لقصور العامة عن ادراكها،

وتـقرير تلك القواعد لايمكن بالقياس البرهاني والجدلي لقصور العامّة عن ادراكها، فدعت الضرورة الى وضع هذه الصناعة المتكفّلة بذلك.

اذا عرفت هذا فنتقول: الخطابة صناعة علية يمكن معها اقتاع الجمهور فيمايراد أن يصدّقوا به بقدر الامكان.

والاقتباع هو التصديق الغالب بالشيء مع اعتقاد أنَّه يمكن أن يكون له عناد وخلاف، الآ أن النفس تصير باتسمعه من هذا الفنّ أميل الى التصديق به من عناده وخلافه، وذلك هو الظنّ الغالب.

### [منفعة الخطابة]

## قال: وهي في الاقتاع أنجح من غيرها، كما ان الجدل في الالزام أنفع.

\* \*

أقول: انقياد العامة الى الاعتقاد الحنطابي أسرع من غيره كما ان الجدل أنفع في الالزام من غيره، وللخطابة منافع في الأمور المدنيّة أكثر من منفعة الجدل والبرهان فانّها مؤثّر في النفوس تأثيراً ينفعل و يفعل بحسبه وان لم يوافقها على الصدق أو المشهور في الكلام.

وايضاً فان تأثير الخطابة عام وتأثير البرهان والجدل خاص، فقد ينفعل و يتأثّر بالخطابة و ينفسل بحسبها من لايدرك الكلام البرهاني ولاالجدلي، ولهذا ماترى في النفوس العامية أشدّ قبولاً لها وأفهم المتضاها في كل فنّ.

ولهذا لم يزل في كل قبيلة وعلى كل مذهب قوم يجتذبون القلوب الى ذلك المذهب بالمقاييس الاقناعية والألفاظ والهيئات الخطابية ـ وان لم يكن فيهم من اشتغل بكيفية ذلك وعلى أثره وعلى أي وجه هو، كما كانوا يبرهنون ويجادلون ولايتكلمون على البرهان والجدل كلاماً بليغاً ـ وكذلك في الشعر كان يقوله من لايعرف قانونه العروضي معرفة علمية بل ذوقية فطرية ولاقانونه المنطقي، الذي هو التشبيه والتميل الذي لايشغل معه بتصليق نفسي (لايشتغل معه بتصليق نفسي ولاطناع.

\* \* \*

قال: و ينتفع بها في تقرير المصالح الجزئيّة المدنيّة وأصوفا الكليّة كالعقائد الإلهيّة والقوائد المالميّة.

\* \*

أقول: المطلوب بالذات هوالمصالح الجزئية، وهي التي تتملّق بأمور الناس في المعاش والخطابة نافحة فيها وفي أصوف الكليّة المهتمملة لاستخراج الجزئيات منها، وهي العقائد الإلهيّة والقوانين العلميّة.

فالخطابة اذن يستعان با تارة في الدعوة الى المقائد الإلهيّة، وتارة في الدعوة الى العقائد

الطبيعيّة، وتارة الى العقائد الخُلقيّة، وتارة في تمكّن الانفعالات النفسانية ــ مثل الاستعطاف، والاستعمالة، والإرضاء، والإغضاب، والتشجيم، والتحذير، وتارة في الخوادث الجزئيّة التي من شأن الانسان أن يتولّى فعلها.

\* \* \*

قال: وموضوعاتها غير محدودة \_ كما في الجدل \_ فقد ينظر في الإلهيّات والطبيميّات والطبيميّات.

於 旅

أقول: لماقصرت أفهام العامّة عن التمييزيين الموضوعات وكان مطلوب الخطابة ... الأكثري ... أنما هو اقتناع العامّة وجهور الناس لمتنحصر موضوعاتها في حدّ، ولأن الاقناع بالمعارضات الحنطابيّة في الإلهيات والطبيعيّات والسياسيّات نافع ... كان الحنطيب ناظراً في الجميع.

أمًا في الإلهيّات كالنظر في صفاته تعالى؛ وأمّا في الطبيعيّات فكالنظر في الآثار العلويّة، وأمّا في الخلقيّات والسياسيات فظاهر.

### [أجزاء الخطابة]

قال: ويشتمل على عمود وأعوان:

فالعمود قول يفيد اقناعاً.

والأعوان أقوال وأفعال خارجة تعين عليه؛ وهي اتا نصرة (بصيرة \_ ن) كالشهادة، واتما حيلة تعد المستمع لأن يذعن و يستى استدراجات؛ والإعداد اقا بحسب القائل \_ لفضائله وشمائله المقتضية لقبول قوله \_ واقا بحسب القول \_ كتصرفات في الصوت والكلام يؤدي اليه \_ واقا بحسب المستمع \_ وهو احداث انفعال فيه كالرقة في الاخراء، أو إيام خلق الشجاعة أو السخاوة بمدح أو غيره.

禁 弊

أقول: الخطابة تشتمل على عمود وأعوان:

فالعمود هو الحبَّة الاقناعيّة، وهو قول ينتج المطلوب بالذات بحسب الاقناع؛ ويستى عموداً لأن الاعتماد عليه.

والأعوان أقوال وأفعال كانت (كالنسك ـــ ن) خارجة عن الحبّة الاقناعيّة تعين عليها. وهي امّا نصرة لابصناعة (للصناعة ـــ ن) وحيلة كالشهادة والصكوك والسجلاّت، وامّا بصناعة وحيلة تعدّ المستمع لأن يذعن للقبول (للقول ـــ ن) و يسمّى استدراجات.

والإعداد اتما أن يحصل بحسب القائل كفضائله وشمائله، ونقيصة خصمه، فانه اذا اشتهر بالصدق أو القوة على الاقناع أو سائر الفضائل واشتهر خصمه بأضدادها زاد ذلك في تصديق قوله، واتما بحسب القول كتصرّفات في الصوت والكلام، بأن يؤدي بأحسن عبارة وأطيب صوت، بحيث يؤدي تلك التصرفات الى الاقناع، واتما بحسب المستمع وهو احداث انفمال فيه كالرقة في الاستمطاف؛ أو ضدّها أعني القساوة في ضدّه الذي هو الاغراء، أو ايهام خُلق الشجاعة أو السخاوة بمدح أو غيره، فتوهم بأنّه شجاع أو سخيّ بأن يمدح أو يذمّ اتما بالنظم أو النثر.

# [أقسام المستمعين]

قال: والمستمعون ثلاثة: مخاطب، وحاكم، ونظأرة.

والمتصديد قات المستحصلة القاصناعيّة تثبت بحجج مقنعة، أوغير صناعيّة تثبت بحجج مقنعة، أوغير صناعيّة تثبت بحجج مقنعة، أوغير صناعيّة تثبت بحجج مكتوبة ... كوجوب الصلوة أو غير مكتوبة ... كوجوب الانصاف ... ورُبّها تخالفنا كجواز النكاح على الصالحة وأخذ الدية من العاقلة؛ فان المكتوبة تقتضيها (نقيضها ... ن) دون غير المكتوبة ؛ أو بشهادة أو بعهد أو بيمين أو بتعذيب أو بمايجري مجرى ذلك

أقول: مدار الخطابة على ثلاثة أشباء: القول، والمقول له، والقائل.

والسسامعون ثلاثة: غاطب ـ وهو ضروري ـ وحاكم ونظّارة ـ وهما غير ضروريّن ـ.

وجميع المتصديقات المستحصلة التي يطلب التصديق بها امّا صناعيّة تثبت بحجج مقنعة،

أو غير صناعية تثبت بسنة امّا مكتوبة \_ كوجوب الصلوة ... أي التي أوجها الشارع؛ أو بسنة غير مكتوبة ... غير مكتوبة ... غير مكتوبة ... في مكتوبة ...

وكشيراً مَا تتفقان، وقد تختلفان كجواز النكاح على المرأة الصالحة، فانَّه جائز حسن في الشرائع المكتوبة، وغير حسن في الشرائع الغير المكتوبة، وكذا أخذ الدية من العاقلة حسن في الشرائع الغير المكتوبة.

أُو يشبت بشهادة من أقاو يل الثقات، أو بعهد، أو يمين من قلب ذي وجد بأنَّة وشهقة وصبحة مع بكاء أو ضحك بحسب مايقتضيه القول؛ أو بتمذيب، أو مايجري عجرى ذلك.

## [مبادىء الحجج الخطابية]

قال: ومبادىء الحجج الخطابية أصناف ثلاثة:

أولها المشهورات الظاهرة التي تحمد في بادىء الرأي مغافصة، كقول القائل: «انصر أخاك وان كان ظالمًا» وربّها خالفت الحقيقية فانّها تقضي «أن لا تنصر الظالم وان كان أخاً» والحقيقية تحمد بحسب الظاهر في الأغلب ولاينعكس؛ ومنها ما يحمده قوم أو شخص و ينتفم به في مخاطباتهم.

وثانيها المقبولات من يوثق بصدقه كنبيّ أو امام، أويظنّ صادقاً كحكيم أو شاعر. وثـالـشـها المظنوفات، كما يقال: «زيد متكلّم مع الأعداء جهاراً فهومتهم» وربّما يكون مقابله مظنوناً باعتبار آخر، كمايقال ذلك بعينه في نفى التهمة عنه.

± يند

أفول: قال صاحب هذا الفن: ان جميع أنحاء الأمور المقنعة يصلح أن يستعمل في الخطابة، اذ الغرض فيها ليس تحقيق البيان، بل الاقناع بمايوصل اليه كيف كان.

اذا عرفت هذا فسادىء الخطابة أصناف ثلاثة: أولها المشهورات الظاهرة؛ وهي المحمودة في بادىء الرأي مغافصة، وقد يمنع مع التفظن بها والفكرة فيها، كقول القائل: «انصر أخاك ظالماً أو مظلوماً» فائة محمود في بادىء الرأي مقبول أول وروده، وهي ــ ممنوعة عند التفظن والتفكر، فان الظالم لايتصروان كان أخاً.

وهذا الصنف من أصناف المشهورات قد يقابل المشهور الحقيق، وقد لايقابله؛ وكل مشهور حقيق محمود بحسب الظاهر في الأغلب ولاينعكس.

ومنها ما يحمده بحسب الظاهر قوم دون آخرين؛ كحمد الفقهاء الاجماع؛ ومنها ما يحمده شخص واحد اذا كان محموداً عنده خاصة و ينتفم به في مخاطباتهم.

الشاني من المبادىء القبولات متّن يعلم صدقه و يوثق به كنبيّ أو إمام، أو يظنّ صدقه كحكم أو شاعر.

الثالث من المبادىء المظنونات، كما يقال: «زيد يتكلّم مع الأعداء جهراً، فهو جائر»؛ وقد يكون مقابله مظنوناً باعتبار، كما يقسال(ذلك بعينه في نني الثهمة عنه، اذ لوكان متهماً لأخفر كلامه.

### [تأليفات الخطابة]

قال: وتأليفاتها: مايطن منتجاً فهي مقنعة بحسب المواذ والصور معا و يستمعل المقياس «ضعيراً» لحذف كبراه أو القياس «ضعيراً» لحذف كبراه أو «تفكيراً» لاشتماله على أوسط يستنبط بالفكر، و يستى التثيل «اقناعاً» والمنتج منه بسرعة «برهاناً».

\* \*

أَقُولُ: لَــَــُ كَانت موادَ الخطابة الأُمور المحمودة لأنَّها تفيد الاقتاع، كذلك صورها ينبغي أن تكون مفيدة للاقناع، وذلك بأن يظلّ بها الانتاج، وان لم تكن منتجة فهي مقنمة بحسب المواد والصور مماً، و يستعمل فيها القياس والتمثيل و يسميّان «تشبيتاً».

والقياس المستعمل فيها في أكثر الأوقات عمذوف الكبرى أو الصغرى ويستى «ضميراً» \_ على ماتقدم \_ وانًا يحذف لبيان كذبها وظهور معاندها، اذ لا يمكن استعمال الضروريّة في الخطابة، كماتقول: «فلان يطوف بالليل فهو منتهز لفرصة التلقيص» فقد التي في هذا كبرى القياس، وهو: «كل من يطوف بالليل فهو منتهز لفرصة التلقيص».

وقد تذكر الكبرى أحياناً مهملة وتكون كأنَّها لم يصرّح بها، و يسمّى الضمير «تفكيراً»

اذا اشتمل على أوسط يستنبط بالفكر.

ويستى التمثيل «اقناعاً» والمنتج منه بسرعة «برهاناً». ولمّا كان الغرض في الحظابة الاقتناع حصل مقصوده بقياس الفسمين و يكون في القياسات الاستثنائية باطراح المستثناة والقائها. والتمثيل يكون امّا لاشتراك في معنى عام، وامّا للتشابه في النسبة، وكلاهما قد يكون في الحقيقة بحسب الرأي الواقع، وقد يكون بحسب رأي يظهر و يلوح سداده في أول النظر و يعلم فساده عند التعقب، وربّها كان بحسب اشتراك الاسم الآ أنّه غير مطلع بحسب بادىء الرأي غير المتعقب.

والضمير هيمنا كالقياس في الجدل، والتثيل كالاستقراء فيه؛ وهذا التمثيل هو الذي تؤخذ منه القياسات الفقهية في زهاننا هذا.

ومن أصحاب الخطابة من يطرح التمثيل و يزيَّفه و يقتصر على الضمير خاصة.

. . .

قال: والقياس الظني قد لا يكون منتجاً في الحقيقة، كموجبتين في الشكل الثاني، ويسمّى «رواسم».

والتمثيل قد يكون خالباً عن الجامع.

وقد يقع الاستقراء فيها أيضاً، ويقنع بجزئيات كثيرة.

والتوبيخ فيها كالخلف.

والمقدمة التي من شأنها أن تصير جزء يثبت فهي موضوع، و ينبني أن لايكون دقيقاً علميّاً ولاواضحا عن ذكره غني.

\* \*

أقول: لمّا بيّنا أنه يجوز أن يستعمل في الخطابة ماينتج بحسب الظن \_ وان كان عقيماً بحسب الحقيقة \_ أمكن استنتاج الوجبتين في الشكل الثاني، كما تقول: «فلان أصغر فهو وجل» وقد حذف فيمه الكبرى الموجبة وهي: «كل وجل أصغر» اذ أفاد الظنّ بالانتاج، ويسمّى «رواسم» وهي جمع «الرسوم» الذي هو «الرسم» أي: الاثر؛ لأنّها ترسم في الذي حكماً. والتمشيل قد يكون خالياً عن الجامع اذا أفاد الاقناع بالمطلوب. وقد يقع الاستقراء في الحنطابة، كقد يقد يقع الاستقراء في الحنطابة، كقوكا: «الفَلَمة قصيرة الأعمار لكون فلان وفلان كذلك » و يقنع هيهنا بذكر جزئيات كثيرة وان عرف عدم استيفائها، لأن الظن واقع بالحاق الأقل بالأكثرالأغلب.

والتوبيخ في الخطابة كالخلف في البرهان.

والمقدمة التي تستعمل في هذا القياس فهي موضوع، و ينبغي أن لا يكون دقيقاً لاستيحاش الموام منه، ولاواضحاً بيّناً يستغني عن ذكره لعدم الفائدة فيه.

### [ماتستنبط منه الخطابة]

قال: والمقوانين التي تستنبط منها المواضع تسمّى أنواعاً، وقلًا يبحث في الخطابة عن الضروريّات، بل يبحث في الأكثر عن الأكثريّات.

والدليل: ضمير على هيئة الشكل الأول، والعلامة: على هيئة الشكلين الأخيرين؛ مثالها: «فلان طاف ليلاً فهو لص» «فلان أصفر فهو وجل» «فلان شجاع وظالم فالشجعان ظَلَمة».

#### 恭 恭

أقول: القضايا الكليّة التي تنشعب منها مقدمات الخطابة هي القوانين التي يتوصّل بها الى صنعة الضمير الذي يقاس به في الخطابة على المطالب المقصودة.

وهي اتما أن تكون ممّا لايتهيّا أن يكون بأنفسها أجزاء القياس، وحادتهم أن يسمّوها في هذا الغنّ باسم المواضع، وهي غير المواضع التي قيلت في الجدل؛ وامّا أن تكون عمايتهيّا أن يكون بأنفسها أجزاء القياس، و يستى في هذا الموضع أنواعاً.

وقـلَما يبحث في الحطابة عن الضروريّات ـــ كالطبيعيّات والإلهيّات ـــ والبحث عنها إنّما يكون اذا كان للعوام مدخل فيها ـــ وبالجملة ـــ طلب اليقين بمايفيد الاقناع متعذّن بل انّما يبحث في الحطابة غالباً عن الأكثريّات.

والدليل: ضمير على هيئة الشكل الأول: كها تقول: «فلان يطوف ليلاً فهو لعن» وتقديره «فلان يطوف بالليل (ليلاً ــ ن) وكل من يطوف ليلاً فهو لعن». والعلامة: ضمير على هيئة الشكلين الأخيرين، كقولنا: «فلان أصغر فهو وجل» وتقديره: «فلان أصفر، والوجل أصغر» وكقولنا: «فلان شجاع وظالم، فالشجعان ظَلَمة» وتقديره: «فلان شجاع، فلان ظالم».

#### \* \* \*

قال: والرأي قضيّة كليّة ينتفع بها في العلميات، و يستممل مهملاً، كقولنا: «الأصدقاء ناصحون» وربّما كان شنيماً و يكتسب بمقارنة حمد، كما يقال: «لا تكن فاضلاً للاتحسد».

والأمكُّملة نافعة جلدًا، وهي امّا شواهد مشهورة ــ حكايات أو أبعاضها ــ أو مخترعات غير ممكنة كما يوضع على ألسنة المُعجم من الحيوان، أو ممكنة يخترعها الحخليب، أو أبيات.

أقول: الرأى قضية كلية نافعة في العلميات، كقولنا: «الأصدقاء ناصحون».

و يستعمل مهملاً لايهام الكليّة واخفاء الكذب، أذ لوعتم لم يقنع به لوجود التخلّف.

ور بها كان شنيعاً اذا انفرد، واذا قرن بغيره صار محموداً كقولنا: «لا تكن فاضلاً لشلاّتحسد» فانه لوحذف التعليل لكان نهيه عن الفضل شنيعاً، لكن لمّاعلّ بالحسد حد وصار مقبولاً.

والأمشلة نافعة جداً في ايقاع الظن لأنها في الخطابة تجري بجرى الشهادة، والأمثلة اتما شواهد مشهورة كالحكايات عن العرب أو الفرس، أو أبعاض الحكايات كالأمثال، أو غترعات اتما ممتنعة كما يوضع على ألسنة العجماوات من الحكايات الغريبة، أو ممكنة يخترعها الحقيب، أو أبيات منقولة عن العرب.

# [أقسام الخطابة]

قال: والمخاطبة الما مشاورة تفيد إذَّنا أو منماً؛ وامَّا منافرة تثبت مدحاً أو ذمّاً؛ وامَّا مشاجرة تقتضي شكراً أو شكاية أو اعتذاراً. وهذان خصاميّان. أقول: الغرض من الخطابة بحسب الأغلب هو اثبات الفضيلة والنفع، أو اثبات الرذيلة والضرر؛ و بالجدملة غرضه امور تنفع في مشاركة النوع أو تضرع في وجه من الوجوه. ثمّ ان ذلك الشيء امّا غير حاصل في الحال، أو هو حاصل فيه؛ والأول امّا أن يكون قد حصل في الماضي أو يحصل في المستقبل.

فشاني الأول \_ وهو الذي يحسل في المستقبل \_ من هذه الثلاثة هو مشاورة، وغايتها إذّن وموافقة، أو منع وانكار في نافع أو غيرضار، واتّها كان زمانها مستقبلاً لأنها انّها تكون فها ينبخي أن يفعل، واذا كان كذلك فغرض الحطيب أن يعين الطرف الأنفع من طرفي الفعل والترك، وذلك امّا أن يفيد اذناً أو منعاً.

والثالث من الثلاثة \_ وهوالذي يكون الشيء حاصلاً في الحال \_ فاتنا أن يقرّر اثبات فضيلة ونفعه، أو يقرر اثبات ضدهما \_ ويسمّى الأول مدحاً، والثاني ذمّاً \_ ويسمّى هذا القسم منافرات.

والأول من قسمي الثاني ــ وهو الذي يكون قد حصل في الماضي ــ لا يخلو امّا أن يكون نافعاً أو ضاراً، فان كان نافعاً ــ وكان تقرر وصول النفع ــ لا يكون للمخاطب فيه نزاع و يسمتى هذا شكراً؛ وان كان ضاراً يكون للمخاطب فيه نزاع و يكون مقرر وصول الضرر شاكباً أو ناشباً له، و يسمّى تقريره شكاية، والذي يدفعه امّا معتذر أو ناثب له، و يسمّى دفعه عذراً أو اعتذاراً، وهذا القسم يسمّى مشاجريات وخصاميّات.

فظهر ان غاية المشهوريّة إذنّ أومنع؛ والمشاجريّة غاينها شكاية أو اعتذار عن ظلم أوبُعد من الأشياء الماضية؛ والخصاميّة غاينها مدح أودمّ ــ ويكون لفضيلة أو نقيصة يخالف عليها مخالف في خلافه ــ.

وهذه الثلاثة هي الأنواع الجزئية من الخطابة.

## [أقسام المشهوريّات]

قال: والمشهوريّات عظام كها تشتمل عليها الشرائع والسن والسياسات، وكها يتملّق بحفظ المدن وأمور الحرب والصلح وجم المواد وانفاقها من القوانين؛ وهي امّا كليّات يشرعها الشِارع بـاعـطاء الأصول، ويتمها من يتبعه من المجتهدين بتفريع الفروع، أو جزئيات يشير في مأخذها الواقفون عليها وفي العمل بها في الأشخاص الحكّام وغيرهم من المبسوطين. وغر عظام يشرفها الحظيب الفطن.

44.

أقول: المشهوريات العظام هي القوانين الكليّة التي يجتاج اليها كل أحد، وهي أربعة: الأول مايتحدّق بـالأمور الشرعيّة والسنن الدينيّة واليه أشار بقوله: «كما تشتمل عليها الشرائم والسنن والسياسات».

الشافي مايتملق بمحافظة المُدُن، وينبغي في هذا الباب أن يكون واقفاً على حال البلاد السهلية والجبلية البرية والبحرية، وعلى وجه الحفظ لها ولذخائرها \_ ضرورية وغير ضرورية \_ وعلى صنف من الناس؛ واليه أشار بقوله: «وكما يتعلق عفظ المدن».

الشالث: مايتملّق بالحرب والصلح، ويجب فيه أن يكون واقفاً على سبب باعث على الحرب والصلح».

الرابع: ما يتعلَق بالمال والمدة والدخل والخرج؛ ويجب أن يكون واقفاً على الكَيّة في الدخل والخرج وكيفيتها؛ واليه أشار بقوله: «وجع المواد وانفاقها» و يستفيد ذلك من القوانس.

وهي اتما كليّة يشرعها الشارع باعطاء الأصول و يتممها التابعون له، المجهّدون في استنباط الأحكام بتفريع الفروع؛ وانّما كانت هذه كليّة لاغير لأن الشارع لايمكنه بيان الجزئيات الفير التناهية لضيق الوقت وعدم الضبط للمكلفين.

أو جزئيات بشير الواقفون عليها في مأخذها وفي العمل بها في الأشخاص كالفتوى ـــ وهي بيان حكم كلّي في صورة جزئيّة على وجه كليّ يتعلّق بزمان وشخص معينين.

وهوّلاء الواقفون على هذه القوانين امّا الحكّام أو غيرهم من المبسوطين كالولات.

وأقما المشههوريّات الغير العظام فانّها غيرمعدودة ولامنضبطة، لكن يشترك في طلب صلاح الحال، وهـواسـتجماع الفضائل النفسانيّة والجسمانية أو اقتناء الكمالات والأخلاق الحميدة (الجبيدة ــ ن) وصدور الأفعال بحسبها، و يكني فيها اشارة الحنطيب الفطن بمواضع الفضائل.

# [مايلزم اعداده للخطيب]

قال: وعليه اعداد أنواع لماينسب الى الخير والشر؛ أمّا الخير فبدني كالقوة والصحّة والجمال والنسب والثروة والفصاحة والصيت الحسن والبخت؛ أو نفساني كالعلم والذكاء والزهد والجود والشجاعة والعفّة وحسن السيرة والأخلاق المرضيّة وحصول التجارب والصناعات؛ والشرمّابقابلها.

ولماينسب الى النافع: وهو كل مايوصل الى شيء من الخيرات كالجلة والطلب وتحصيل الأسباب وانتهاز الفرص وموافاة (مواتاة \_ ن) البخت؛ أو الى الضار: وهو كل مايعوق عنه أو يوصل الى الشرور؛ كايشار اللذة، والكسل، واللهو، والبطالة، وفوات الأسباب، وضياع الفرص، وسوء التوفيق.

ولما يتعلّق بالأشد والأضعف كالحكم بأن أفضل الخيرات أعتها وأدومها وأعظمها وأعزّها وأنفعها وأشهرها؛ وما يتبعها خيرات أكثر وما يكون الاحتياج اليه أكثر وما يرغب فيه الأكابر أو الجمهور أكثر وما يقابل ذلك .

#### \* \*

أقول: ينبغي للخطيبأن يعد أنواعاً كماكان على الجدليأن يعدمواضع فان كان من المشهوريّات فناية الحظيب فيها أن يبعث الناس على اقتناء الفضائل أو يصرفهم عن الرذائل، والكلام الكلي في ذلك هو تعظيم الخير والشر، والمدل والجور، والحسن والقبح، أو تصغير ذلك.

فيجب أن يكون للخطيب مقدمات لماينسب الى الخير والشرّ أعني صلاح الحال وفسادها...

أمّا الخير فينه بدنيّ ومنه نفسانيّ؛ فالبدنيّ كالقوة والصحّة والجمال والنسب والثروة والفصاحة والصيت الحسن والبخت – الى غير ذلك من الفضائل البدنيّة – والنفسانيّ كالعلم والذكاء والزهد والجود والشجاعة والعقّة وحسن السيرة والأخلاق المرضيّة وحصول التجارب والصناعات ـــ وغيرها من الكمالات النفسانيّة ـــ. و يقابلها الشرــّ

ويعة مقدمات كاينسب الى النافع ـ وهو كل مايوصل الى الخين كالجة والطلب، وتحصيل الأسباب، وانتباز الفرص، وموافاة البخت ـ وكاينسب الى الفار ـ وهو كل مايعوق عن خير أو يوصل الى شركايثار اللذة والكسل واللهو والبطالة، وفوات الأسباب، وضياع الفرص، وسوء التوفيق.

وصليمه إحداد مقدمات لمايتملّق بالأشدّ والأضعف، كالحكم بأن أفضل الخيرات أعمّها وأدومها وأعظمها قدراً وأعرّها وأنفعها وأشهرها، ومايتبعه خيرات أكثر وماتكون الحاجة اليه أكثر ومايرغب فيه الأكابر والجمهور أكثر؛ واعداد مقدمات لمايقابل ذلك.

. . .

قال: وعلى المشير في المنافرات اعداد أنواع الأسباب \_ الفضائل والرذائل \_ مثلاً في المعدل من كون الغفى والعلم والحشية من الله تعالى، وطلب الثناء بمايوجب العدل؛ وفي الجور من كون الاحتياج، والوثوق بأن لايطالب، وعدم الموالات بالعواقب وضعف الجور عليه \_ وأمثال ذلك عماية عني المدح والذم بها.

وفي المدح بالرذائل من طلب مايشارك الفضيلة المناسبة له؛ مثلاً في الجربزة من الكياسة في الرأي، وفي الفسق (العشق ـ ن) من لطف الماشرة، وفي البلاهة من قلّة المبالات عالم على المنافية، وفي النهو وكذلك في عكس خلك يدر من البذل ـ وكذلك في عكس ذلك ـ..

推 诗

أقول: قد بيّنا ان المنافرات هي التي تثبت مدحاً أو ذمّاً، وهوالذي يكون الشيء حاصلاً منه في الحال و يقرر (تقرير ـــ ن) فضيلته ونفمه، أويقرر (تقرير ـــ ن) ضدهما، وهو المنافرات التي يتنافر الناس منها ويختلفون، و يروم بعضهم قهر بعض بقوله وقياسه.

وهي تشبه الجدليّات، الآ ان الفرق بينها ان الخطيب يبعث السامعين على الأفعال بحسب العقائد و ينفرد في ميدانه، والجدل منتصب لخصمه و يروم ليثبت العقيدة واظهار الفضل في كلامه ـ سواء عمل به أو لم يعمل ـ والخطيب يمدح بحسب النسبة الى الجميل، والجميل مو الذي يحتار لنفسه و يكون محموداً وخيراً والذيذاً من أجل الله خير والفضيلة من أجل مامدح به وأجل.

والفضيلة قوة موجة للخيرات الحقيقية باعثة على فعل العظائم في كل وجه، مثل البرّ والشجاعة؛ والمعفة التي تحمل النفس على الحال الأحسن لأجل الحلق الأجل؛ والرذائل أضدادها كالأثم والجور والجبن والفجور؛ وعلى ذلك يختصم الناس و يتنافرون و يتنافسون على الأجل والأفضل، و يتباعدون عن الأخسّ والأرذل.

فيجب على الخطيب في المنافرات اعداد أنواع الأسباب \_ الفضائل والرذائل \_ أمّا في المدل فثل كون الغنى والعلم والخشية من الله تعالى وطلب الثناء مما يوجب العدل؛ وأمّا في الجور فمثل كون الاحتياج والوثوق بأن لايطالب، وعدم المبالات بالعواقب، وضعف المجوّر عليه، وأمثال ذلك مقايقتضى الجور.

«وكذلك في سائرهما» أي كذلك يثبت سائر الفضائل والرذائل ممّا يتعلّقان بالقوى العقليّة والمغضبة والشهويّة و يعدّ أسبابها. «وفي المدح والذم بها» ـ أي بالفضائل والرذائل ـ أي: كما يعدّ لأسبابها في كل رذيلة فكذلك يعدّ أيضاً أنواعاً في المدح والذمّ بها؛ مثلاً في الجواد بأنّه لاوقع للدنيا عنده، و بأنّه يحتار الثواب على المال ونحوذلك، وكذا في ضده بأضدادهما.

و يعد أيضاً في المدح بالرذائل انه طلب الفضيلة المناسبة له؛ مثلاً في الجربزة من الكياسة في الرأي، وفي الفست (العشق ــ ن) من لطف الماشرة والمصاحبة، وعدح صاحب البلاهة بقلة المبالات بمالايعني، وعدح صاحب التبقير بالإقدام في الأخطار، وعدح صاحب التبقير بالبذل، وكذلك في عكس ذلك.

#### \* \* \*

قال: وفي المشاجرات اعداد أنواع الأسباب \_ الأفعال الضارة من حبّ اللهو والبطالة والشرارة واستباحة التصرف في الأموال والأعراض والدماء، والاستهزاء بالخلق \_ أو غير الضارّة فيا يغاير ذلك ؛ ولأحوال الجور في وقوعه وفي لاوقوعه ممايقتضى ذلك مطلقاً.

١) ن: من طلب مايشارك الفضيلة المناسبة.

أقول: قد بيّنا ان المشاجرات هي التي تثبت شكراً أو شكاية أو اعتذاراً ــ و بالجملة ـــ فهى فنون الشكايات والاعتذارات من المؤديّات والموانع والقواطع والشواغل.

ومنها قىصــور الشـفــس والبــدن والمال، كالنسيان والغفلة وضـمف القوة والمرض والـفقر والفاقة، فانّها بأجمها تدخل في فنون الشكايات والاعتذارات.

وفي ذلك تبقين (يتعيّن ـ ن) الكلام في الوعد والوعيد والترغيب والتحذير في حسن المجازات بالتواب، والمقابلة بالمقاب، وايراد مايصلح أن يقال من ذلك على ماينبغي أن يقال بحسب الأوقات والأحوال والأشخاص الذي يُرغب فيهم ويحذر منهم، والذي يُرغبون و يُحدَّرون و يُبعثون على الفضل، ويمنعون و يشرّقون الى الأمر ويخزفون، فكلّما كان من ذلك أليق في تقديره بالزيادة والنقصان وكيفيّته في تقييده بالحال والوقت والأشخاص في التعظيم والتصغير والتوسط كان أحرى وأولى وأنفم وأجدى.

فيجب على الخطيب في المشاجرات اعداد أنواع الأسباب ـ الأنعال الضارة من حبّ اللهو والبطالة والشرارة واستباحة التصرف في الأموال والأعراض والدماء، والاستهزاء بالحقق، وغير ذلك من أسباب الأمور الضارة.

و يعد أنواعاً للأسباب الغير الضارة متايغاير ذلك، ولأحوال الجور في وقوعه ولاوقوعه ممايقتضى ذلك مطلقاً ... أي يقتضى الوقوع واللاوقوع.

#### \* \* \*

قال: وأيضاً على الخطيب مطلقاً اعداد أنواع مشتركة؛ منها مايمد للاستدراجات من مبادىء الانفعالات والأخلاق.

هشلاً للغضب من باب الاضرار والاستانة، والكفران والوقاحة؛ ولفتوره من باب الاعتراف بالذنب والاعتذار والتذلّل، والتلقّي بالمشاشة، أو بالخوف من الناضب؛ وللحزن منايجب تصوّر فوت المرغوب فيه، أو حصول المخذور عنه، وعدم الانتفاع بالحيلة والتدبير في ذلك ؛ وللتسلية مثايتملّق بكون ذلك ممايكن أن يدفع أو يرجى التلاقي والتدارك ، أو باعتبار حال المغين أو بالارشاد الى الحيل، وللمخجلة ممايتملّق بخوف الفضيحة وتصوّر الدناعة واستشمار الشماتة من الأعداء والاستهزاء من غيرهم ولا كتساب الصداقة من جهة الإيثار

على النفس والاحسان من غيرمنة وستر العيوب والنصرة في الغيبة والوفاق، ولإبطاها بأضداد ذلك.

وللحسد من جهة مشاهدة خبريرى الحاسد نفسه أولى به أو في من لا يحبّه؛ وللغيرة من جهة تحتيل المشاركة بمن لا حق له في الحقوق من غير ادخال صاحبها ايّاه فيها؛ ولدواعي المشكر من جهة الانعام بلامن في وقت الحاجة أو مثلها أو دفع الأذى بغير توقّع والنصرة من غير توقّع بذل؛ ولدواعي الشفقة من جهة وجود العناية الصادقة، أو تصوّر الضعف والمجز عن دفع الشرّمة من يعني به، أو لقصور لحوق ضرر بمن لا يستحقّه، ولدواعي الشجاعة من جهة تحتيل وفور المقوّة وكثرة المناصر والتوفيق بالعاقبة المرضيّة أو بكبر النفس وأضدادها بما تعلّق، بأصداد ذلك

#### 蓉 馨

أقول: لمشاذكر المواضع التي ينسبني للخطيب بأن يعدها في أقسامها الثلاثة - أعني المشاورات والمشافرات والمشاجرات - عقبه بذكر أنواع ينبغي للخطيب أن يعدها مطلقاً مشتركة من الأنواع الثلاثة.

هنها صابعة للاستدراجات من مبادىء الانفعالات والأخلاق: امّا للغضب وتقويته ممّا يتملّق بالاضرار والاستهانة والكفران والوقاحة؛ ولفتور (قصور ف ن) الغضب ما يتعلّق بالاعتراف بالذنب والاعتذار والتذلّل والتلقّي بالهشاشة والبشر وطلاقة الوجه، أو بالخوف من الغاضب فان هذه تعدّ لفتور (قصور ف) الغضب وتقليله.

وامًا للحزن بـأن يـعـدّ مـواضع تها يوجب تصوّر فوت المرغوب فيه، أو حصول المحذور عنه و وقوعه وعدم الانتفاع بالحيلة والتدبير في ذلك .

واتما للتسلية بأن يعد مواضع يتملّق بكون ذلك عمايكن أن يدفع أو يرجى التلاقي والتدارك فيه، أو باعتبار حال الغير والقياس عليه بالمشاركة فيه، أو بالارشاد الى الحيل.

واتما للخجل بأن يعد مايتملّق بخوف الفضيحة وتصوّر الدناءة والقصور واستشعار الشماتة من الأعداء والاستهزاء من غير الأعداء.

واتما لاكتساب الصداقة بأن يعد مايتعلق بجهة الايثار على النفس والاحسان الى من

يـتخذه صديقاً من غيرمنة، وستر عيوبه ونصرته في الغيبة والوفاء له؛ وامّا لابطال الصداقة بأن يعدّ أضداد ذلك .

واتما للحسد فمن جهة مشاهدة خيريرى الحاسد نفسه أولى به من المحسود أو متمن لايحبّه. واتما للخيسرة فمن جهة تخيّل المشاركة مثّن لاحقّ له في الحقوق من غير ادخال صاحبه له يها.

وامّا لـدواعي الشكر فن جهة الانعام بلامنّ في وقت الحاجة اليه، ودفع الأذى بغير توقّع له، والنصرة من غير توقّع بذل.

وامّا لدواعي الشفقة فن جهة وجود العناية الصادقة أو تصوّر الضعف والعجز عن دفع الشرّمّن يعني به، أو تصوّر ضرر لاحق بغير المستحقّ.

وامّا لدواعي الشجاعة فمن جهة تخيّل وفور القوة وكثرة الناصر، والتوفيق بالعاقبة المحمودة المرضيّة، أو بكبر النفس، وامّا لاضداد هذه الامور فمّايتعلّق بأضداد الأنواع المذكورة.

قال: وكُذُلك ممايقتضي كل خلق يختص بصنف ممايختلف بحسب الاسنان، كطلب اللذة في الشبّان وطلب النفع في الشيوخ؛ أو بحسب البلدان، كالفصاحة وغلظ الطبع في المعرب، وحسن المتدبير وسرعة الملالة في الفرس، والذكاء والحيلة في الهند؛ أو بحسب الهمم، كالمتكبّر وعدم الالتفات الى الغير في الملوك ، والدناءة في السوقيين، والغرور في أصحاب المحث.

\$ ×

أقول: قوله: «وكذلك متابقتضي كل خلق» معطوف على «مبادىء الانفعالات» أي: وكذلك من مبادىء الانفعالات مايقتضي كل خلق يختص بصنف من أصناف الاشخاص، إمّا بحسب الاسنان كطلب اللّذة في الشبّان فإنَّه مختص بهم وطلب النفع في الشيوخ فانَّهم مظنَّته في أو بحسب البلدان كاختصاص العرب بالفصاحة وغلظ الطبع واختصاص الفرس بحسن التدبير وصرعة الملالة، واختصاص الهند بالذكاء والحيلة، أو بحسب المحسم. كالتكبّر وعدم الالتفات الى الغير وترك المبالات في الملوك والدناءة في الأرذال

والغرور في أصحاب البحث.

فهذه أنواع مأخوذة بحسب الانفعالات.

قال: ومنها مايتملّق بامكان الأمور كمايقال: «كلّما يستطاع أو يجبّد فيه فهو ممكن» و «كلّما هو لشخص ممكن فلغيره ممكن» و «اذا كان الأصعب ممكناً فالأسهل ممكن»؛ أو بوقوع وجودها كمايقال: «ماحدث لشخص فهو لمثله متوقّع» و «مايقع في وقت فوقوعه في مثل ذلك الوقت متوقّع» أو كونها كمايقال: «المؤثّر كائن، فالأثر كائن» و «الأندر كائن فالأكثري كائن» و «كلّما يقصده قادر عليه بايجاده فهو كائن».

أو تعظيمها لقربها (لعزتها \_ ن) ونفاستها وعظم فائدتها، أو مايقابل ذلك. وقس على ذلك.

والغرض من هذه الأمثلة الهداية الى كل أسلوب فليطلب التفاصيل من الكتب الكبيرة.

#### 华 岩

أقول: من الأنواع الجزئية التي ينبغي للخطيب أن يعدها مايتملّق بامكان الأمور، كمايقال: «كلّما يستطاع أو يقدر عليه أو يجتهد فيه فهو ممكن» أو يقال: «كلّما يكون ممكناً للشخص فلغير ذلك الشخص يكون ممكناً» أو يقال: «اذا كان الأصعب ممكناً فالأسهل ممكن».

ومنها مايتملّق بتوقّع وجودها كمايقال: «ماحدث لشخص فهو متوقّع لمثل ذلك الشخص» و«مايقم في وقت فوقوعه في مثل ذلك الوقت متوقّع ومنتظر».

ومنها مايتملّق بوجود الأمور وحدوثها كمايقال: «المؤثّر كائن، فالأثر كائن» أو يقال: «الأندر ثابت، فالأكثري الوجود ثابت» أو يقال: «كلّما يقصده قادرٌ عليه بالايجاد فهو كائن».

وَمَهَا مَايِتَعَلَقَ بِتَعْظِيمُ الأَمُورِ لَقَرِبِهَا (لَعَرَبُهَا ــ نَ) وَنَفَاسَتُهَا وَعَظْمَ فَانَدَتَهَاءَ أَوَ مَايِقَابِلَ هَذَهُ الأَنْوَاعِ ــ وقس على ذلك ــ . والغرض من هذه الأمثلة التمقر (التمقد ــ ن) والهداية الى كل أسلوب باستنباط أنواع أخر تتملّق بذلك الأسلوب،وقد اقتصر المصنّف ــ رحمه الله ــ على أصول هذه الأنواع وأحال بالتفاصيل على الكتب المطرّلة.

## [استعمال المتقابلات في الخطابة]

قال: وتقع في الخطابة القضايا المتقابلة لاختلاف الاعتبارات، مثلاً يقال: «قل لائك ان صدقت أجنفك لائك ان صدقت أبغضك لائك ان صدقت أبغضك الناس، وان كذبت أبغضك الله». وللمقرّ بذنبه: «انّه مذنب، لأنّه ان صدق فهو مذنب، وان كذب فالكاذب مذنب».

#### \* \*

أقول: قد بينا ان الغرض من الخطابة انًا هو الاقناع في كل فن، والاقناع تصديق بالشيء مع اعتقاد انَّه يكن أن يكون له عناد وخلاف، لأن النفس تصبر بالسمعه من هذا الفي أميل الى التصديق به من عناده وخلافه، وذلك هو الظنّ الغالب، اذا ثُبت هذا فقدماته أيضاً متنمة.

ولمّا كانت المقدمات قد تتقابل باعتبار و يكون كل واحد من المتقابلين مقنماً عند قوم باعتبار مناير لاعتبار المقابل الآخر صحّ استعمال المقدمات المتقابلة في الحظابة، كما يقول الحقليب: «قل لائك ان صدقت أحبّك الله وان كذبت أحبّك الناس، فاتنفك عن الحب»، وهذا قول مقنع يرغب معه السامع الى القول؛ ويقول: «اسكت لأنّك ان قلت وصدقت أبغضك الناس وان كذبت أبغضك الله؛ فاتنفك عن المبغض» وهذا قول مقنع يرغب معه السامع الى السكوت، فقد وقعت المقدمتان المتقابلتان في الحظابة، وكذلك يقال للمقربذنبه: «الله مذنب» لأنّه ان صدق فهو مذنب، وان كذب فكذلك، لأن الكاذب مذنب.

## [الضمائر المحرّفة]

قال: والمغالطة هينا ان أوقعت اقناعاً فهي من الصناعة و تسمّى بالضمائر المحرفة

من باب الاشتراك ، كمدح الكلب بأن كلب الساء أضوء كواكبا؛ ومن باب تركيب المفصل: «فلان بحسن الكتابة لأنَّه بعد حروف المجاء» ومن باب وضع ماليس بعلّة علّة: «فلان مبارك القدم لأنَّه مع قدومه تبسّر الأمر الفلاني»؛ ومن باب المصادرة على المطلوب اذا قيل: «لمقلت: فلان أذنب؟ فيقال: لأنَّه أذنب» ــ وكذلك في سائرها ــ.

وان لم توقيع اقسناعاً لكونها غير معقولة فهي خارجة عن الصناعة، كما لوقيل: «فلان القاتل غير مجرم لأنَّه قتل في حال السُكر بغير اختيار منه».

#### \* \*

أقول: القياس المغالطي قد يقع في الحظابة و يكون نوعاً منها ان أفاد اقناعاً للسامعين، لأن الخطابة في كل قول تفيد اقناعاً سواء كان حقاً أو باطلاً، فالمغالطة ان أفادت الاقناع فهى منها وتسمّى بالضمائر المحرفة.

كها تـقـول في الغلط بسبب الاشتراك (اشتراك اللفظ ــ ن): «الكلب ممدوح لأن كلب السهاء أضوء الكواكب».

و بسبب تركيب الفصل: «فلان يحسن الكتابة لأنَّه يعدّ حروف التهجي» فالغلط هنا من تركيب المفصل، أعني تركيب حروف التهجي.

و بسبب وضع ماليس بعلّة علّة، كها تقول: «فلان مبارك القدم ميمون الصورة لأنّه مع قدومه يحصل الحير» وحصول الحير ليس من قدومه.

و بــــبب المصادرة على المطلوب كها تقول: «لم قلت فلان أذنب؟ فنقول: لأنَّه أذنب» ـــــ وكذلك باق أقسام المغالطة.

وامّا ان لم تـوقـع اقـنـاعاً لأن السامعين لم يقبلوها، فهي خارجة عن الصناعة، كما لوقيل: «فلان القاتل غير مجرم، لأنّه قتل في حال السكر بغير اختيار منه».

# [قرب الأنواع الى الجزئيّات أحسن]

قال: وكلّما كانت الأنواع الى الجزئيّات أقرب كان أخذ المواضع منها أسهل؛ وأيضاً كلّما كانت المقدمات بالجزئيات أخصّ كانت أفنع؛ مثلاً اذا قيل: «زيد فاضل لأجل الفضيلة التي صدرت عنه في المقام الفلاني» كان أنفع مما لوقيل: «لأنَّه مستجمع للفضائل».

#### 华 袋

أقول: وكلّما كانت الأنواع الى الجزئيات أقرب كان أخذ المواضع الخطابيّة منها أسهل، كما تقول: «عبّة الوالد لولده تقتضي شفقته عليه» أقرب الى الجزئي من قولنا: «الحبّة تقتضي الشفقة مطلقاً».

وأيضاً فالمقدمات كلّما كانت أخص بالجزئيّات كانت أقنع عند الجمهور لكونها أقرب الى الحسّ، وادراك المعوام للسمحسوسات أقرب من ادراك المعقولات، ومثاله ماذكره وهو ظاهر.

## [توابع الخطابة]

قال: وأمّا توابع الخطابة - ونسمّى تزيينات (ترتيبات - ن) فثلا ثة أشياء: أولها ما يتعلق عن أن يصلح ما يتعلق بالألفاظ؛ وهُو أن تكون عذبة غير ركيكة عامية ولامبيّة فيرتفع عن أن يصلح نخاطبة الجمهور، فان الطبائع العاميّة قد تستوحش عن العلميّات، وأن تكون جيّدة الروابط والانفصالات.

وقد يتزيّن اللفظ بالاستعارة والتشبيه ومايجري مجراهما والاستكثار فيه قبيح.

و بـأن يـكـون ذات وزن والـوزن هيهنا غير الحقيقي ـــ بل مايشبهه كـمافي قوله تعالى، «ان الأبرار لني نعيم • وإن الفجّار لني جحيم» [٨٢/ ١٣ ـــ ١٤] والتقسيمات والتسجيمات وايراد القرائن أيضاً تقتضى هذا الوزن.

ولكل من الملفوظ والمكتوب أسلوب خاص وكذلك لاصنافها.

وثانها: المنزتيب؛ كالتصدير بمايلوح بالمقصود والاقتصاص بالمقصود صريحاً والتبيان له بما يقنم؛ والخاتمة وهو الختم بالتذكير؛ وربّها يختص بعض الأصناف بالبعض، كها ان التصدير في الشكاية قبيح.

وثالثُها الأخذ بالوجوه والنفاق ــ وهو من الحيل ــ وقد يتعلَّق بالقول مثل رفع الصوت

في موضع يليق به، أو خفضه، فانه يفيد ايذاناً لحال القائل أو استدراجاً في الخاطب.

وقد يَّتِمَلُق بالقائل كَتَرَكِية نفسه أو كونه في زيّ وهيشه يليقان به.

ولا يمكن استحمال أكثر هذا القسم في المكتوبات وضعفاء العقول للاستدراجات أطوع، وكذلك يطبعون (بعظّمون ــن) المنشك وان كان مبتدعاً.

#### 非 华

أَهُول: الموقع لـ للاقتاع قد يكون نفس القول ــ كما مضى ــ وقد يكون أمراً خارجاً عن الصناعة، فان الخطيب قد يكون خطيباً لعذو به منطقه وحسن صورته وهيئته، وكلامه في خشوعه وقـــوته وشوقه وسآمته، وايثاره وكراهته التي يظهر من كلامه على هيئته ــ وهو العمدة في القبول ــ فكم من خطيب أبكى الناس بهيئته قبل كلامه.

وُهذه الأشيساء هي توابع الحنطابة، وتسمّى تزيينات، (ترتيبات ـــن) وهي على ثلاثة أقسام:

أوضا: مايتملّق باللفظ؛ بأن يكون عذباً غير ركيك يخرج الى العاميّة، ولامبيّناً تعجز العامة عن فهمه فيرتفع عن مخاطبة الجمهور، فلايحصل الغرض من الحنطابة ـ وهو الانقياد الى مطلوبه ـ فان الطبائم العامية قد تستوحش عن الأمور العلمية.

و يكون جيّد الربط والانفصال بأن يربط كلام الى كلام آخر مناسب له، أو يفصل كلاماً عن كلام لايناسبه، أو يفصل كلامأ عن كلام لايناسبه، وهو عبارة عن فصل الحنطاب، وقد يتزيّن اللفظ بالاستعارة والتشبيه وما يجري مجراهما من المحاورات المستحسنة، والاكثار من ذلك قبيح لخروج اللفظ بالكليّة عن ارادة الحقيقة فيحصل الاشتباء والالتباس.

وأن يكون ذا وزن ما؛ ولانعني بالوزن هنا الوزن الحقيق ــ بل مايشا به ــ كقوله تعالى: «إِنَّ الأَبْرَارَ لَفِي نَمِيمٍ ه وَإِنَّ الفُجَّارَ لَفِي جَعِيمٍ» [٨٢/ ١٣ ــ ١٤].

وايراد التقسيماتُ في اللفظ كقوله تعالى: «وأَمّا اليَّتِيمَ فَلَا تَقَهَره وَأَمَّا السَّائِلَ فَلَا تَنَهَرُ» [٩/٩٣].

وايراد التسجيعات كقولك: «للعالم مرتبة عظيمة، وللحكيم منزلة جسيمة» وإيراد القرائن تقتضي هذا الوزن. ولكل واحد من الملفوظ والمكتوب أسلوب خاص، لان للفكر

جمالاً في المكتبوبة ونفاذ تصرف بخلاف الملفوظة لسرعة انمحائها عن الخواطر، وكذلك لكل من أصناف الملفوظة والمكتوبة أسلوب خاص؛ كالفرق بين الكتابة في الرسائل والمجادلات (المحاورات ـــن) و بين القول في مجلس الحاص ومجلس العامّ.

وثانيها: الترتيب، كالتصدير بمايلوج بالمقصود والمتابعة بذكر المقصود صريحاً بعده، كمن يربد التصدير بالظفر فيقول: «الحمد لله معزّ أوليائه وقاهر أعدائه». والحتم بالتذكين ورُّ بَمّا يختص بعض الأصناف بالبعض، كما ان التصدير بالشكاية قبيح، وان كان حسّناً في غيره.

وثالثها: الأخذ بالوجوه والنفاق والرياء وهومن الحيل، وقد يتملّق بالقول كرفع الصوت في معرض يلق بالمنطب؛ وقد يتملّق بموضع يليق به أو خفضه، فانّه يفيد ايذاناً بحال القائل أو استدارجاً للمخاطب؛ وقد يتملّق بالشائل كنزكية نفسه، أو كونه في زيّ وهيئة يحصل بها قبول قوله، ولا يمكن استعمال أكثر هذه الأشياء في الكتابة كتملّقها بالشخص المخصوص.

وضعفاء العقول كالنساء والصبيان والبله للاستدراجات أطوع، وتقتصرون من المقنعات على الخارجية ويهجرون المقنعة المناسبة، مثل كثير من العوام في أكثر عقائدهم التي أخذوها عن واضعيا، الذين استعملوا فيها مقنعات خارجة عن نفس الأمور التي يرام الاقناع فيها مثل الشنستك والتعقف، فان العوام يجعلون التنسك دليلاً على صدق القائل في مقالته، والأكثر من الأوائل كانوا على ضد هذه السيرة.

وصاحب المنطق يرى ــ ونعم مايرى ــ ان جيع أنحاء الأمور المقنعة يصلح أن تستعمل في الحطابة، اذ الغرض منها ليس تحقيق البيان ــ بل الاقناع بمايوصل البه به كيف كان.

وقد ذكر المصنّف \_ رحمه الله \_ قوانين الخطابة ومقدماتها ومواضعها وأنواعها، وأحال تضاصيلها الى مواضعها، وقد خطب قوم ولم يقفوا على هذا الكلام الكلي فأحسنوا، ووقف قوم عليه وراموا أن يخطبوا مثل ذلك فقصروا، فإن القوانين الكليّة غير القرائح المطبوعة المرتاضة بجز ثبيات الفنّ الذي فيه الكلام، والكليّ غير الجزئي، وعلم العلم غير العلم، لأن العلم وان كان كليّا فعلم العلم كلي الكلّي.

# الفصل التاسع

# في الشعر

صـنـاعـة الـشعر مايقتدر ممها على ايقاع تخيّلات تصير مبادىء انف**صا**لات نفسانيّة مطلوبة.

#### \* \*

أقول: وضع صاحب المنطق القياسات الشعرية على مذهب يخالف مذهب الشعراء الآن، فان الشعر في زماننا هو شعر من جهة صورة عرضية في اللفظ والمعنى، وهو الوزن والقوافي المحدودة في كتاب العروض في زماننا مع القافية الملازمة شعر الآبنوع من ألجان كالشخص الميت يقال له الانسان للمشابهة في الصورة.

وهذا مشفق عليه في لغة العرب والفرس والترك ، وأمّا في الأمم القديمة من اليونانيّين والعبرانيين والسريانيين، فلم ينقلوا عن قدمائهم شعراً موزوناً بهذه الأوزان العروضيّة، بل بأوزان هي بالنثر أشبه، وقوافها غيرمتفقة.

اذا عرفت هذا فالشعرليس صناعة كصناعتي الجدل والخطابة، لأنها تفيدان الالزام والاقتاع؛ والشعر ليس بصناعة، بل الصناعة هي التي يصدر عنها الشعر، والشعر عبارة عن هلكة يقتدر مع حصولها على ايقاع تخيلات تكون مبادىء انفعالات غصوصة نفسانية مطلوبة.

والمراد من التخييل هو تأثير الكلام في النفس لبسط أو قبض أو غيره، فلهذا صدر الفصل هنا بقوله: «صناعة الشمر» ولم يقل \_ كها قال في الجدل والخطابة \_ : «انّها صناعة علمية».

## [موارد استعمال الشعر]

قال: ومنفعتها العامة في الأمور المدنيّة الجزئيّة المذكورة، وربّيا يكون أنفع من الحطابة، لأن النفوس العاميّة للتخيّل أطوع منها للاقناع؛ والحاصّة الالتذاذ بها والتعجّب.

والسبب فيه كون التخيّل محاكاة قاء فان المحاكاة لذينة كالتصوير مثلاً، وان كان لشيء قبيح؛ فمنها طبيعيّة ـــ قوليّة أو فعليّة، كما يصدر عن البيّفاء، والقِرّدـــ وهنها صناعيّة؛ وهي اتما مطابقة ساذجة، أو مع تحسين، أو مع تقبيع.

#### \* \*

أَقُولُ: للشعر منفعة هي في الأمور المدنيّة الجزئيّة المذكورة، وقد يكون الشعر فيها أنفع من الخطابة، لأن النفوس العاميّة للتخيّل أطوع منها للاقناع، ومنفعة الحاصة الإلتذاذ بها والتعجّب.

والالتذاذ هو ادراك النفس مايلائمها من حيث هو ملائم، والسبب فيه ان النفوس العامية للتخيّل أطوع منها للاقناع، فان تعجّب النفوس من المحاكاة أكثر من تعجّبها من الاقناع، لأن المحاكاة لذيذة، لأنها عبارة عن صدور شيء \_ لبس أيّاه \_ عن شيء غير متوقّم صدوره عنه فتلتذ النفس بادراكها، وتتعجّب لكونه مستغرباً مجهول السبب.

والمحاكاة منها طبيعية ــ اتما قولية أو فعلية، كها يصدر عن البيغاء في محاكاة القول، وعن المقرد في محاكاة الفول على ماهو المقرد في محاكة الفعل ــ ومنها صناعية ــ وهي اتما مطابقة ساذجة، أي يحاكي على ماهو عليه كتصوير الفرس مطابقاً، أو مع تحسين للمحكي كتصوير الملائكة والأنبياء أو مع تقبيحه كصورة الشياطين.

## [تعريف الشعر]

قال: والشعر من الصناعات، وهو عند القدماء: «كلام غيّل»؛ وعند المحدثين: «كلام موزون متساوي الأركان مقفّى» ولايعتبرون التخيّل في كلامه؛ واعتبار الجميع أجود.

والوزن يعرف في الموسيق ماهيّة، وفي العروض استعمالاً. والقافية تعرف في علمها.

أقول: الشعر صناعة من الصناعات، وهوعند القدماء: كل كلام عُيّل يقتضي للنفس بسطاً أو قبضاً؛ فهو الشعر الذي يتكلّم فيه صاحب المنطق، ولم يعتبر الوزن ولا المندة ولا المدد ولا الكذب، بل عِزَد الحاكاة المفيدة للتخيّل.

وأمّا انحدثون فالشعر عندهم: «كل كلام موزون متساوي الأركان مقفّى» فا يوقع الشخيل لايكون شعراً اذا خلا من الوزن والقافية، وما يحصلان فيه يكون شعراً وان خلا عن افادة التخيّل؛ وأرسطاطاليس عكس الحال في ذلك.

والوزن يعرف في الموسيق ماهية واعتبار المناسبات بين الايقاعات، و يستعمل في المروض. والقافية تعرف في علم القافية.

### [موالا الشعر]

قال: ومواد الشعر من القضايا هي الخيّلات، وهي مايوتر في النفس فيبسطها ويقبضها أو يفيدها تسهيل أمر أو تهويله، أو تعظيمه، أو تعقيره؛ كما يقال للمشروب الرّ: «انّه خر لفيدٌ» فيسهل التخيّل شربه على من اعتاد الخمر؛ وللعسل: «انّه مرّمقيّء» فينفر الطبيعة عنه، وربّا تكون أوليّة أو مشهورة باعتبار آخر.

\* \*

أقول: الشعر الذي تكلّم فيه المعلّم الأول هو «الكلام التياسي المؤلّف من المقدّمات المخيّلة» وهي التي توثّر في النفس تأثيراً — امّا قبضاً أو بسطاً، أو تسهيلاً، أو تهو يلاً، أو تعظيماً أو تحقيراً — وبالجملة تؤثّر أثراً تقدّم النفس معه أو تمجم على الفعل والترك ؛ كما يقال للمشروب المُثرّ: «أنّه خرّ لفيدٌ» فيسهل التخيل شربه على المعتاد للخمر؛ ويقال للمسل: «انّه مرّ مقيّا» فيحدث للنفس نفور عنه.

وقد تستعمل في القياس الشعري المقدمات الأوليّة المشهورة لامن حيث هما كذلك، بل باعتبار آخر \_ وهو ما يحصل منهامن التأثير المذكور ... فبطل قول من قال: «ان مقدمات القياس الشعري ليست الآ الكواذب» أو «انّها غيّلات \_ لاغر».

أمّا هواذ الشعر في زماننا هذا فهي الألفاظ مطلقاً كيف كانت من غير اشتراط تأثّر النفس عنها.

## [الشعرالتام]

قال: والشعر التام يحاكي بالكلام المخيّل، وبالوزن، وبالنغمة المناسبة ... ان قارنها؛ والكلام يحاكي امّا بالألفاظ أوبالمعاني أوبها، وكل واحد منها امّا بحسب جوهره أو بحسب حيلة؛ فالألفاظ تحاكي بجوهرها اذا كانت فصيحة جزلة، والمعاني تحاكي اذا كانت غريبة لطيفة، وهما هماً اذا كانت العبارة بليغة أذت حقّ المني اللطيف من غير زيادة أو نقصان.

وأتما المحاكاة بحسب الحيل فهي التي تستى بالبديع والصنعة؛ فنها ما يختص بالشعر، ومنها ما يختص بالكلام المنثور، ومنها ما يتشاركان فيه، وقد تكون بمشاكلات وعالفات تامة أو ناقصة في الألفاظ أو في أجزائها أو في المعاني أو فيها؛ ولها علم خاص يتكفّل ببيانها.

والاستعارة والتشبيه من الهاكات، والهال منها تستى خرافات (جزافاً ــ ن)، وربّنا تكون أملح.

وانحاكاة الشعرية تكون امّا بالاستدلال وامّا بالاشتمال؛ والأول أن يُدلّ بالتشبيه على الشبيه، والثاني أن يتراثى بشيء و يراد غيره (وايراد شيء آخر ـــ ن).

والاستندلال امّا بالحاكاة المطابقة، أو بغير المطابقة المكنة، أو المحالة، أو بالتذكّر \_ كالرّبم للحبيب \_ وامّا بالمشابه كالشراب للماء.

وسُّوه محاكاة الشاعر كغلط القائس، وهُوّبتقصين أو تحريف، أو كذب بمكن، أو عال.

ولا يمكن اعداد المواضع والأنواع للمختلات كما تعد للمشهورات، لأنَّها كلّما كانت أغرب فهي ألذ وأعجب.

\* \*

أقول: الشعر التام يحاكي بثلاثة أشياء:

الأول: بنفس الكلام المستعمل فيه الخيّلات؛ والثاني: بالوزن، أي تناسب نظام الأبعاد الموسسيقيّة، لأنَّه قد يكون وزن يقتضي طيشاً، ووزن يقتضي وقاراً؛ والثالث: بالنغمة الموسسيقيّة، لأنَّه قد يكون وزن يقتضي طيشاً، ووزن يقتضي وقاراً؛ والثالث: بالنغمة المناسبة لنظام ايقاعات التقرّات،

فـان كل نغمة تحاكي حالاً مثل النغمة الحزينة، فانَّها تحاكي حزناً، والنفمة الغليظة تحاكي غلظاً.

واعـلــم ان المحاكات الشعريّة قد تكون ببسائط، كقولنا: «فلان قمر» ويمركّبات، كقولنا في الهلال ومعه الزهرة: «أنّه قوس من ذهب يرمي بندقة من فضّة».

والحاكات قد تكون بذوات وقد تكون بأحوال ذوات، وتكون ظاهرة وخفيّة.

والمحاكاة على ثلاثة أقسام: عاكات تشبيه، وعاكات استعارة، والمحاكات التي تسمّى من باب الذوائم.

فحاكمات التشبيه نوعان: نوع يحاكى به شيء بشيء ويدل على المحاكاة حرف من حروف التشبيه كـ«مثل» وكـ«انما» و«ماهو الآكذا»؛ ونوع لايدل على المحاكاة، بل يضع عاكى الشيء مكانه.

والأستعارة قريبة من التشبيه؛ والفرق بينها أن الاستمارة لا تكون الآفي حال أو ذوات مضافة، فلا تكون فيها دلالة على الحاكاة بحروف الحاكاة، كما تقول: «عين القلب طاعة اليك».

والمحاكات التي تستمى من باب الفواقع فهي التي تقوم بكثرة الاستعمال مقام ذات المحاكى عنه (المحاكاة نفر)، و يكاد لايوافق أرباب الصناعة على انَّه محاكات، كقولهم للحبيب: «غزال» وللممدوح «بحر» وللقد «غصن» في ومأأشبه ذلك.

قىالوا: والقول الشعري ماتألَف من مقدمات عُيِّلة وتكونَ تلك القدمات موجّهة تارة بحيلة من الحيل الصناعيّة نحو التخيّل، وتارة لذواتها بغير حيلة، فتكون امّا في لفظها ـــ فقولة باللفظ البليغ الفصيح في اللغة ـــ أو تكون في معناها ذات معنى بديع في نفسه.

مثال الأول قول القائل:

وماذرفت عيناك الآلتضري • بسهمك في أعشار قلب مفتل وفي المنى كقوله:

كَأَنَّ قَـلـوب السطير رطبـاً ويسابساً • لدى وكرها العتّاب والحشف البالي ومن هذا الباب جودة العبارة عن المعنى، وتضمين معان كثيرة في بيت واحد من غير

تقصير في العبارة.

والتي تكون غيلة فأن يكون لأجزائها تناسب لبعضها الى بعض؛ والتناسب قد يكون بمشاكلة، وقد يكون بمخالفة؛ والمشاكلة تامة وناقصة \_ وكذا المخالفة \_ والجميع إمّا بحسب اللفظ، أو المعنى؛ والذي بحسب اللفظ فامّا في الألفاظ الناقصة الدلالة، أو المديمة الدلالة كالأدوات والحروف التي هي مقاطع الكلم؛ وامّا في الألفاظ الدالة المفردة، أو المركّبة؛ وكذا الذي في المعاني يكون إمّا بحسب المعاني البسيطة أو المركّبة.

واعلم ان الألفاظ قد تحاكي بجوهرها اذا كانت فصيحة جزلة تنفعل النفس بها؛ والمعاني تحاكي اذا كانت غريبة لطيفة تنفعل النفس عنها؛ وهما معاً اذا اجتمعت عذوبة اللفظ وبلاغته مع حسن المعنى ولطفه من غير زيادة ولانقصان.

وأتما الحاكاة بحسب الحيل فهي التي تستى بالبديع، وهي قد تكون في الشعر الموزون وتختم به، وقد تكون في الكلام المنشور وتختص به، وقد يتشاركان فيها، وقد تكون لمشاكلات ومخالفات تامّة أو ناقصة في الألفاظ أو في أجزائها أو في الماني أو فيها معاً، ولها علم خاص يتكفّل بيانها.

والاستىعارة والتشبيه من الحاكاة، والحال منها يستى خوافات (جزافاً ــن)، وربتا يكون أحسن من الفصيح وأملح منه.

واعلم ان المحاكاة الشعريّة تكون امّا بالاستدلال أو بالاشتمال، والأول أن يدنّ بالتشبيه على الشبيه والثاني أن يتراثى بشيء و يراد غيره.

والاستــدلال اتما بـالمحـاكـاة المطابقة، أو بغير المطابقة الممكنة، أو المحالة، أو بالتذكّر، أو بالمشابهة.

واذا قصر الشاعر في عاكاته كان كالقايس الغالط في قياسه، وهو بتقصير أو تحريف أو كذب بمكن أو محال، ولا يمكن اعداد مواضع وأنواع المخيلات في القياسات الشعريّة، كما أعدّ الجدليّ المشهورات، والخطابيّ الآراء المحمودة، لأن الخيلات كلّما كانت أغرب كانت ألدّ وأعجب، فلا يمكن ضبطها كما أمكن ضبط المواضع في الصناعتين الأوليـين

## وليكن هذا آخر مانورده في شرح هذا الكتاب

# رسالة التصوّر والتصديق





تصوّرنًا آیاتك وصدّقنا برسالا تك وآمنًا بمججك و بیّناتك، فاهدنا سیِیل رحمٰاتك وأعِذنا ﴿ مِن شر نَقَمٰاتِك.

وبعد فيقول المهارب من كلَّ جناب الى جناب رحمة الله الحقَّ المعين محمد المشتهر ؟ بصدرالدين:هذه رسالة متضمّنة لتحقيق التصوّر والتصديق وتعريفها كتبتها بالتماس بعض الخلاّن المسرددين إليّ في هذه الأوان ووصيّتهم بصيانتها عن الأغيار والأشرار متوكَّلاً على م مفيض الأنوار.

فصل

اعلم ان العلم عبارة عن حضور صور الأشياء عند العقل ونسبته الى المطرم كنسبة الوجود الى الماهية، و وجود الشيء و ماهيته متحدان ذاتاً متغايران اعتباراً، وكذا العلم .. والمعلوم به أمر واحد بالذّات، متغاير بالاعتبان وكما انَّ الوجود موجود بنفسه والماهية موجودة به كذلك العلم معلوم بنفسه منكشف بذاته وغيره من المعلومات معلوم به ثمّ العلم بالشيء ›، الواقعي قد يكون نفس وجوده العلمي نفس وجوده العيني كعلم الجردات بذواتها وعلم النفس بذاتها و بالصفات القائمة بذاتها وهكذا أفعالها النفسانية وأحكامها وأحاديثها وينا النفسية، وقد يكون وجوده العلمي غير وجوده العيني كعلمنا بالأشياء الخارجة عن ذواتنا وذوات قوانا الادراكية كالشهاء والأرض والإنسان والفرس وغير ذلك و يقال له العلم ... الحادث والعلم الحصولي الانفعالي.

وهو المنقسم الى التصوّر والتصديق، المنقسم كلّ واحد منها الى البديمي والكسبي، والبديهي والكسبي، والبديهي منقسم الى الأولى وغيره، والكسبي الى أقسامه كالحدود والرّسوم في باب السموّرات، والبرهافي والجدلي والخطابي والشّعري والتفسطي في باب التصديقات اذ كلّ من هذه الأقسام أثر حاصل من الشيء تنفعل به النفس فلابد وأن يكون بحصول صورة مًا منه . في النفس، فأنًا عند علمنا بشيء من الأشياء بعد مالم يكن لا يخلوامًا أن يحصل لناشيء أو لم يحصل، وان لم يحصل فهل زال عنا شيء أو لا ؟

وعلى الثالث استوى حالنا قبل العلم و بعده وهو محال.

وعلى الشاني فالزائل منا عند العلم بهذا غير الزّائل منا عند العلم بذائ \_ والا لكان. العلم بأحدهما عين العلم بالآخر ـ ثم النفس أن تدرك أمرراً غير متناهية ولوعلى البدائة كالأشكال والأعداد وغيرهما فيلزم أن تكون فينا أمرراً غير متناهية بحسب قرّة ادراكنا للأمور الغير المتناهية حومما بين بطلانه في الحكمة ثم الضرورة الوجدائية حاكمة بأنّ حالة العملم عاوة عن حصول أثر العلم عاوة عن حصول أثر من الشيء في النفس ولابدً أن يكون الأثر الحاصل من كلّ شيء غير الأثر الحاصل من الشيء في العقل.

ومن هيهنا يلزم أن يكون العلم بكلّ شيء هو نفس وجوده العلمي، اذ مامن شيء الآ و بازانه صورة في العقل غير الصورة التي بازاء شيء آخر، وهي غير مابازاته صورة آخرى، فلابلاً أن تكون صورة كل شيء عين حقيقته وماهيته فليتأمّل في هذا البيان فانه لايخلومن غموض.

فأن العلم هوتلك الصورة الحاصلة، وله لازمان قد يطلق لفظ العلم على كلّ منها أيضاً كما اطلق على الصورة بالاشتراك الصناعي: أحدهما انفعال النفس، والثاني اضافته الى ـ المعلوم.

# فصل

# في تقسيم العلم الى التصور والتصديق

اعلم الذّ كلّ تقسيم عبارة عن ضمّ قيود متخالفة الى أمر واحد مبهم ليحصل بانضمام كلّ قيد اليه قسم، وتلك القيود امّا فصول ذاتيّة مقومة لماهيّة الأقسام التي هي الأنواع ومقررة لموجود المُقسّم الذي هو الجنس باعتبار، وامّا عوارض خارجة عن حقائق الأقسام داخلة في مفهوماتها من حبث أنّها أقسام للمقسم، والحاصل في الضّرب الأول من المقسم والقيد لكلّ واحد من الأقسام حدّ له وفي الضّرب الثاني رسم له وربّا يكون حدّاً اصطلاحيّاً بحسب شرح الاسم.

واعلم ان الوحدة معتبرة في جميع التقسيمات والآ لم يكن شيء من التقسيمات منحصراً فاتّك اذا قلت: «الكلمة امّا اسم أو فعل أو حرف» لم يكن تقسيمك حاصراً الآأن تريد بها الكلمة الواحدة والآلكان المجموع من كلّ اثنين أيضاً قسماً والمجموع الحاصل من الثلثة أيضاً قسماً آخر وكذا الحاصل من التركيبات الواقعة بين كلّ منها والجزء الآخر فيضاعف الأقسام.

وتلك الوحدة المعتبرة في المقسم لابدً وأن تكون من جنس أقسامه ان كانت أجناساً فجنسيّة وان كانت أنواعاً فنوعيّة وان كانت أشخاصاً فشخصيّة.

ثمّ هذه الوحدة المعتبرة قد تكون طبيعيّة، وقد تكون صناعيّة أو اعتباريّة، الأُولَى كوحدة الانسان ووحدة الفرس، والثانية كوحدة السرير ووحدة الدار والعسكر.

وكل نوع له وحمدة طبيعيّة لابدّ وأن يكون أحد جزئيه معنى جنسيّاً والآخر فصلاً؛ وان كمان النوع مركّباً خارجبيّاً لابدُ وأن يكون جنسه مأخوذاً من مادته، وفصله، مأخوذاً من صورته.

ولا يخلى ان انقسام الملم الى قسميه أعنى التصوّر والتصديق انقسام معنى جنسيّ الى نوعن مشقابلين وان لكلّ منها وحدة طبيعيّة غير تأليفيّة ولاصناعية، بل أنّهما كيفيّتان بسيطتان موجودتان في النفس، وهما من الكيفيّات النفسانيّة التي نحو وجودهما في نفس الأمر هو كونها حالة نفسسانيّة كالقدرة والارادة والشهوة والغضب والحزن والحوف وأشباهها م ولوسسُّلت الحق فها نحوان من الوجود الذهنيّ يوجد بها معلومات في الذهن؛ وامّا مفهوماهما فها من قبيل المعلومات التي هي من المعقولات الثانية التي يبحث عنها المنطقيّون في . صناعتهم، لامن قبيل العلم، والاّ لم يكن تعريفها.

وعلى أي الوجهين هما أمران بسيطان، أمّا على الأول فلانهما نحوان من الوجود وكلّ وجود بسيط ومم بساطته يتشخص بذاته لا بأمر زائد، وامّا على الثاني فهما نوعان من مفهوم العلم مندرجان تحت معنى العلم اندراج النوعين البسيطين تحت المعنى الجنسي، كالسّواد والبياض تحت اللّون، لاكالانسان والمفرس تحت الحيوان، ولاكالأسود والأبيض تحت الانسان من المركّبات الحنارجية، وكل ماهو نوع بسيط في المعنى فليس لجنسه تحصّل إلاّ بفصله، بل هما واحد جعلاً وتحصيلاً.

#### \* \* \*

## اذا عرفت هذه المقدّمات فنقول:

إذا ثبت وتحقّق أنّ كلاً من التصوّر والتصديق نوع بسيط من ماهيّة العلم الذي هو جنسها فاأسخف رأي من جعل التصديق مركّباً من أمور ثلثة أو أربعة كما اشتهر من رأي الإمام الرَّاذي.

ومـاأسـخـف رأي هـن جمله نفس الحكم الذي هو فعل من أفعال النفس، وهو قسم من \_ العلم الانفعالي الذي نسبة النفس اليه بالقبول والانفعال، لابالتأثير والايجاد.

وكذا رأي من أخذ في تمصيل مفهوم التصديق التصور على وجه الشرطيّة لاعل وجه الدخول، والحق الم فيه ماهيّة وتمليلاً وجوداً، داخل فيه ماهيّة وتمليلاً كدخول الجنس في ماهيّة النوع البسيط.

وكذا وأي من جعل لفظ «التصرّر» مشتركاً بحسب الصناعة بين مايرادف مطلق العلم، وبين ماهو قسيم للتصديق وجعل المعتبر في مفهوم التصديق ــ شرطاً كما في مذهب المحكماء، أو شطراً كما في مذهب المحكماء، أو شطراً كما في مذهب المحكماء،

وهذا في غاية الردائة والسخافة، لأنّ الكلام في تحصيل المنى والمفهوم، والتقسيم في الحقيقة من باب التعريفات والأقوال الشارحة، وعال أن يعتبر أفراد أحد القسمين في ماهية القسم الآخر وقوله الشارح له شرطاً أو شطراً.

وكذا يلزم اشتراط الشيء بنقيضه على رأي المتقدمين، أو تقوّم الشيء بنقيضه على رأي المتأخرين، أو مجامعة الشيء لنقيضه على رأي من جعل التصديق هو التصور الجامع للحكم والكلّ عال.

والعذر الذي ذكره شاوح المطالع ووافقه السيد الشريف في حاشية شرح المطالع وحاشية شرح المطالع وحاشية شرح الرسالة لمنه هذه الاستحالة باحاصله «ان الذي اعتبر في معنى التصديق بأحد الوجهين ليس مفهوم التصور، بل ماصدق عليه هذا المفهوم، وهي التصورات الثلاثة صدقاً عرضياً ولافساد في اشتراط الشيء بمروض نقيضه ولافي تقوّمه كالقبلوة المشروطة بالوضوء، والبيت المتقوم بالجدار؛ والوضوء ليس بصلوة، والجدار ليس ببيت» أوهن من بيت العنكبوت.

فان كلامنا في هذا المقام انًا هوفي تحصيل مفهوم التصديق الذي هو من باب القول الشارح، لافي وجوده، ولا يمكن تحصيل مفهوم أحد القسمين لشيء من أفراد قسمه، وهل هذا الآكيا يقسم أحد «الحيوان» الى الانسان والى مايتركب مفهومه من ثلاثة أفراد من الانسان،أو يتوقف مفهومه على تلك الثلاثة ؟ ولاشك في بطلان مثل هذا التقسيم لأنَّ توقف الشيء في الوجود على شيء آخر هو من أحوال وجوده لامن أحوال ماهيته.

والمنع الذي ذكره بعضهم في «استحالة تقوم الشيء أو اشتراطه بنقيضه والآلزم المعاندة 
بين الكمل والجنرء والمشروط والشرط مستنداً بوقوع العناد بين الواحد والكثير مع أنَّ الواحد 
جزء الكثير» منفسخ بماذكرنا؛ فان ذلك على تقدير صحّته أنَّا هو في وجود المركبات الغير 
الحقيقية لافي ماهيّات الأمور النوعيّة، سيّا البسائط الوجوديّة، وعال أن يكون جزء ماهيّة 
الشيء النوعي معانداً له والتصديق من هذا القبيل.

\* \* \*

فالحقّ أن يقال في تفسيم العلم الى التصوّر والتصديق كها يستفاد من كلام المحقَّقين

ان حصول صورة الشيء في العقل الذي هو العلم امّا تصوّر ليس بحكم وامّا تصوّر هو بعينه حكم، أو مستلزم للحكم بمنى آخر، والتصوّر الثاني يستّى باسم التصديق، والأوّل لايستّى : باسم غير التصوّر، وهو المراد من قولم العلم امّا تصوّر فقط، وامّا تصوّر معه حكم، فان الحقّة من لم يريدوا بهذه المعيّة أن يكون لكلّ من المّقين وجود غير وجود صاحبه في العقل حتّى يكون أحدهما شرطاً أو جزء، والآخر مركباً منه أو مشروطاً به كما يتوهم في بادىء النظر من كلامهم، اذ لأجل انهم رأوا أنّ التصديق لايتحقق الآ اذا تعقّق تصوّرات ثلاثة فتوهمُوا أنّ المراد من الشّصوّر المعتبر في ماهيّة التصديق هو تلك التُصوّرات المباينة له، بل هذه المعيّة أنّا هي عند التحليل الذهني بين جنسه وفصله.

وهذا كما يقال الانسان هو الحيوان مع الناطق، ولم يرد به أنّ للحيوان وجوداً وللناطق وجوداً آخر وقد صارا موجودين معاً في الانسان، أمّا المراد بعيّة الحيوان والقاطق أنّ النّهن عند تحليل الانسان وملاحظة حدّه اعتبر معنين أحدهما مهم، والآخر معيّن محصّل له، فهما موجودان بوجود واحد، فالوجود واحد والمعنى اثنان، كذلك قولنا: «التصديق هو التّصور مع الحكم» معناه التصوّر الذي هو بعينه الحكم وسنزيدك ايضاحاً انشاء الله تعالى.

# فصل

اعلم أنَّ الأثر الذي هو الصورة الحاصلة من الشيء عند العقل أو في العقل، أو حصول صورة الشيء فيه أو عنده \_ اذ مآل الكلّ عندنا واحد لأنَّ «الحصول» هو بعينه «الوجود» والوجود الذهنيّ نفس القورة التي في العقل، وكلّ مايوجد في مشاعر النفس ومداركها هو موجود في نفس النفس، لأنَّ النفس بعينها عين مشاعرها الادراكيّة كها حققنا ذلك في أسفاونا الإلهيّة حسواء اقترن به حكم أو لم يقترن يستى تصوّياً، وخصوصيّة كونه حكماً \_ وهو ما يلحق الادراك لحوة يجعله عتملاً لتصديق والتكذيب \_ يستى تصديقاً.

فالتصوّر هو حصول صورة الشيء في العقل مع قطع النظر عن اعتبار الحكم وعدمه، لسنا نقول: «مع التجرّد عن الحكم» كما قاله أكثر المتأخرين والآيلزم المحذور المذكور من تقوّم الشيء بنقيضه، أواشتراطه به على اختلاف المذهبين ـ بل الحكم أيضاً باعتبار مطلق حصوله في العقل من التصوّرات أيضاً و باعتبار هذا النحو الخاص من الحصول تصديق.

وبالجملة ان هيهنا أموراً ثلاثة:

أحدها ففس الحكم، أي الايقاع والانتزاع، وهو فعل نفساني ليس من قبيل العلم الحصولي والصور الذهنيّة.

وثانها تصوّرهذا الحكم، وهو أيضاً من قبيل العلم الخصولي الصوري لكنه ليس بتصديق بل من أفراد مقابل التصديق وان كان معلومه تصديقاً، ولااستحالة في كون شيء واحد علماً ومعلوماً باعتبارين.

وثالثها التصوّر الذي لاينفك عن الحكم بل يستلزمه، وهذا هو التصديق المقابل للتصوّر القسيم له من حيث هو تصور لابشرط أن يكون حكماً أو معه حكم، وهو لأته نفس الحكم باعتبار وملزوم لها باعتبار يكون مستفاداً من الحجّة اذا كان كسبيّاً، لامن القول الشارح، وان كان باعتبار كونه تصوّراً مستفاداً منه.

وهذا هو الحق الصريح الذي لايأتيه الباطل من بين يديه ولامن خلفه، وهذا منا يرفع (يدفع ــ ن) به جميع الاشكالات الواردة في هذا المقام، ويكن تطبيقه على مذهب الحكماء، وتأو يل مذهب المتأخرين اليه في التصديق، كمذهب الاهام، ومذهب من يجمل التصديق هو المتصور المعروض للحكم أو المجامع له كصاحب المطالع ان لم يوجد في كلامهم مايدل على عدم فهمهم لمناحقتناه، فأنهم فسروا التصديق بأمور:

أحدها أنَّه عبارة عن الحكم، ونسب هذا الى الحكاء، ولملّ مرادهم به التصوّر المستنبع للإذعان، والاذعان والحكم والاقرار هو من فعل النفس، وسنوا المستلزم للحكم باسمه تسمية للشيء باسم لازمه.

وثنانيها الله عبارة عن مجموع تصوّر المحكوم عليه والمحكوم به والحكم، وهو مذهب الرّازي، ولعل غرضه هو انَّ وجود هذا القسم انَّها يتحقّق في ضمن هذه التصوّرات، لاأنَّ ماهيّة التصديق بحسب معناه متقوّمة بها.

وثالثها أنَّه عبارة عن تصوّر معه حكم، وهو مذهب صاحب المطالع وغيره، ولعلّ

مرادهم من النصوّر هو المعنى الجنسي، وكونه معروضاً للحكم انّه كذلك في ظرف التحليل لا في الموجود، و يكون المراد من العروض مايكون بحسب الماهيّة لابحسب التحقّق كما يقال: «الفصل من عوارض الجنس» و يراد به عارض الماهيّة لاعارض الوجود، ألا ترى انَّ الوجود من عوارض الماهيّة الموجودة بذلك الوجود، وكذا النّاطق عارض لماهيّة الحيوان لالوجوده؟ وهذا النحو من العروض لاينا في العنيّة في الوجود.

ولا يرد عليه أيضاً أنه منقوض بستة أشياء ليس شيء منها التصديق، وهو اعتبار كلّ من تصوّر المحكوم به، وتصوّر النسبة مع الحكم، وكذا اعتبار كلّ اثنين من هذه الثلاثة مع الحكم؛ وذلك لماعلمت من اعتبار الوحدة الطبيعية في هذا التقسيم وغيره من السقسيمات الى الأمور الحقيقية التي ليست حصولها بمجرّد الاعتبار، فاعتبار كلّ من هذه الأمور مع الحكم لا يوجب أن يحصل منها فرد حقيق لماهية العلم.

ورابعها أنَّه عبارة عن اقرار النّفس بمعنى القضيّة والإذعان به، وهوانَّ المنى الذي حضر في الذّهن مطابّق لم عليه الأمر في نفس الوجود سواء طابّق أو لا لأنَّ اعتقاد المطابقة . لما في نفس الأمر لايوجب أن يكون الشيء المعتقد مطابّقاً لما فيها ولذلك اشتركت الصناعات الخنس كلّها في معنى التصديق بل الحكم.

\* \* \*

وإعملهم انَّ الذي حقِّقناه في معنى التصوّر والتصديق موافق لمبارات القوم، ومطابق لماذكره الشيخ الرئيس وغيره في كتبهم.

فال الشيخ السّهروردي في منطق كتابه المستى بالطارحات وامّا تقسيم العلم الى السّمرة والتصديق فتسامح فيه في أوائل الكتب، لأنّه ليس موضعاً يحتمل التدقيق، وأحفظ السقيدات ماذكره الشيخ أبوعلي في بعض المواضع: ان العلم امّا تصوّر فحسب، وامّا تصوّر معه تصديق، واشترك كلاهما في التصوّر وزاد أحدهما بالتصديق وهو الحكم.

وكل لفظ يقع بمنى واحد على شيئين ينفرد أحدهما بأمر لايكون واقعاً باعتبار الانفراد على الشيء [الآخر]، بل يكون واقعاً باعتبار مابه الا تحاد. ولمّا ذكر في التقسيم «النَّ العلم امًا كذا وامًا كذا» لم يقسم الآبعد أن أخذ بمعنى واحد، اذ اللفظ المشترك لايقسم على ماسبق، فانّه أخذ العلم في هذا الموضع بازاء مجرّد التصوّن، وقسم التصوّر الى ساذج ومقرون بالتصديق، ثمّ التصديق والحكم فعل وهو ايقاع النسبة أو قطعها، وادراك فعل مّا ليس نفس ذلك الفعل الذي هو الحكم، فرجع العلم المذكور الى التصور.

ثم التصور قد يكون تصور أمور خارجية، وقد يكون تصور أحكام نفسائية وهي التصديقات، فرجع علومنا كلّها الى التصوّرات وان كان بعض المواضع تصوّرات الأحكام وتصديقات هي أفعال نفسانيّة أو (امّا \_ ظ) ايقاع أو قطع» انتهى كلام صاحب المطارحات.

#### \* \* \*

فقد علم منه الله التصديق قسم من التصور الطلق، والله الحكم فعل من أفعال النفس غير داخل تحت المعلم التصوري الانفعالي وان كان علماً فعلياً، لأن أفعال المبادىء الادراكية وجودها عين الظهور والانكشاف، والفعل منا (هيهنا ــن) ليس مقايندرج تحت مقولة من المقولات التسمع التي تقابل مقولة الانفعال لأنها أمران نسبيان تدريجيان، أحدها التأثير التدريجي، والآخر التأثر التدريجي، وكل من التصور والتصديق ضرب من الوجود كما مرّ، والتحديث ضرب من الوجود كما مرّ، والتحديث ضرب من الوجود كما مرّ، والوجود خارج من جمع المقولات العشر لأنها أجناس عالية للماهيات التي لها جنس وفصل، والوجود لاجنس له ولافصل، ولاحد ولارسم، لكن مفهوم التصور والتصديق من جلة الملومات التي هي أمور كلية، لامن جلة العلوم التي هي من أنحاء الوجودات ولهذا يقبل كل منها الحد والرسم فتثبت ولا تكن من الخابطين.

#### \* \* \*

وقال ابن كمونه شارح التلويحات في تفسير الكلام المذكور: «حصول صورة الشيء في المعقل اما أن يقترن به حكم أو لايقترن، وذلك الحصول على التقديرين يسمّى تصوّراً، وذلك الحكم باعتبار حصوله في العقل هو من قبيل التصوّرات أيضاً و بخصوصية كونه حكاً يسمّى بم تصديقاً؛ فالمتصوّر هو حصول صورة الشيء في العقل غير مقيّد باقتران الحكم ولااقترانه.

اذ لوقيد بمدم اقتران الحكم كما اعتبر ذلك جاعة من المتأخرين حيث قالوا «ان الامر الحاصل في المعقل ان لم يكن معه حكم فهو التصوّن وان كان معه حكم فهو التصديق» — لَماتَاتَىٰ اشتراط التصديق بالتصور على قول من يجمل التصديق جرّد الحكم، وهو المصطلح عليه في كتاب التلويحات اقتداء بالحكماء المتقدمين، ولاأن يجعل جزء من التصديق — على قول من يجمله جموع تصوّرات المحكوم عليه وبه والحكم وهو مصطلح الاهام في ذلك لكن الجميع اتفقوا على أن التصديق يستدعي التصور من غير عكس.

ولوقيد بمقارنة الحكم لاستدعى التصور التصديق كما كان التصديق مستدعياً له، وذلك مناتفقوا على القول بخلافه انتهى.

#### \* \* \*

فظهر من كلامه ان التصديق أيضاً قسم من التصوّن وان كان قسيماً له باعتبار آخر، فقد جمع فيه النوعيّة والتقابل فيه باعتبارين من غير محذون وهذا كما ان ماهيّة مَّا كالحيوان مشلاً قد يؤخد لابشرط شيء، وقد يؤخذ بشرط شيء، وهذا الثاني قسم للأول باعتبار وقسيم له باعتبار آخر.

وظهر أيضاً من كلامه انَّ الحكم خارج عن التصديق، والتصديق أمر بسيط غير مركب من تصور وحكم بـ كماهومذهب الحكماء، لكن قد يطلق الحكم و يراد به نفس التصديق المستتبع للحكم تجوّراً كمامرً.

قال: بعضهم في الفرق بين التصديق والحكم: «انّ التصديق أمر انفعالي لأنّه قسم . من العلم التجددي، وهو حاصل بانفعال النفس، والحكم ايقاع النسبة الايجابية أو السلبيّة، وهو خصل، لأنّ الايقاع فعل المدرِك، فلايصدق أحدهما على الآخر، فاطلاق التصديق على الحكم بجاز».

وتحقيقه انَّ الادراك لماكان عبارة عن حضور المدرَك عند المدرِك فالحضور الذي يحضر معه انَّ الدسبة الايجابية واقعة \_ أو ليست بواقعة \_ هو التصديق، والحاضر منه عنده هو المصدَّق بعه، وايقاع النسبة وسلبها هو الحكم، والحضور الذي لا يحضر معه عنده هذا الذي ذكرنا وان حضر غيره \_ وان كان مفهوم الوقوع والكاوقوع أو غيرهما \_ فهو التصوّره والحاضر

هو المتصوّر ، فالتصديق لايخلو عن الحكم لاانَّه هوهو.

و يدل على تخارقها تصريح (تغايرها قول جيع ــ ن) المتأخرين الله الادراك ان كان مع الحكم يسمّى تصديقاً لأن مامع الشيء غيره، وكذا قول الخواجه في شرح الاشارات وهوان المتصوّر وهو الحاضر في الذهن مجرّداً عن الحكم، والمصدّق به وهو الحاضر فيه مقارناً له يدل على أنَّ المقارن للشيء غير ذلك الشيء، لكن لتلازم التصديق والحكم أطلق أحدهما على الآخر عازاً كما في «جرى الميزاب».

أقول: وهذا القول من المحقق [الطوسي - ره] في ظاهر الأمرينافي قوله في شرح الاشارات أيضاً: «انَّ الحكم هو التصديق، وماعرض له الحكم هو المصدق» ويمكن دفع المنافات بينها بأنه أراد بالحكم هيهنا نفس التصديق، وأراد به هناك نفس الايقاع والانتزاع، فاطلق كلّ منها على الآخر في الموضعين تسمية لأحد المتلازمين باسم الآخر مجازاً كمامرً، فلامنافاة.

وقال أيضاً فيه: «يجب أن يتصوّر حقيقة التصوّر والتصديق لتندفع الاشكالات الواردة كما يشال: لوكان التصديق هو الادراك المقارن للحكم كان الحكم خارجاً عن التصديق لكنّه نفسه أو جزؤه».

أقول: ومعلوم انَّ غرضه من «الحكم» الذي حكم بأنَّه نفس التصديق أو جزئه ليس ماهو فعل النفس، بل ماهو قسم من العلم الحصولي الانفعالي.

ثم قال: «وأيضاً كان المصديق كسبياً اذا كانت تصوراته كسبية، ضرورة الله اذا توقف الادراك المطلق على الفكر يتوقف عليه الادراك المقترن به لتوقفه على جزئه».

أقول: قد علمت حلّ هذا الإشكال، وهوانًّ هذا الادراك المقارن من حيث انّه أمر يلزمه الحكم قد يكون عتاجاً الى الكسب، وان لم يكن من جهة كونه أموراً تصوّريّة مفتقراً الى الكسب.

ثمّ قال: وأيضاً كان كلّ تصديق ثلاث تصديقات لحصول ثلاث ادراكات مقترنة به. أقول: هذا مندفع بماأشرنا من أنَّ السّصديق هو الادراك المقترن للحكم على وجه الاستلزام والاستتباع، وليس شيء من التصوّرات الثلاثة ولاالثلاثة الحاصلة من الثنائيات كذلك، ومن أنَّ المراد من هذه المعيّة أو الاقتران أو المعروضيّة مايكون في ظرف التحليل الذهني بن المعنى الجنسي والمعنى الفصل.

ثم قال: وأيضاً جاز اقتناص التصديق من القول الشارح مع الله لايقتنص الآبالحجة. أقول: وجه دفعه الله هذا الادراك من حيث كونه على وجه يستلزم الاقتران بالحكم، ومن جهة كونه ادراكاً عتملاً للتصديق والتكذيب لايقتنص ولايستفاد الآبالحجة، ومن حيث كونه ادراكاً مطلقاً فيجوز اكتسابه بالقول الشارح لابالحجة.

ثم قال: مشيراً الى حل هذه الاشكالات وانبا يندفع الأول باعرفت من أنّ الحكم لازم الادراك المقترن بالحكم لانفسه ولاجزئه؛ وانبا يندفع الثاني بأنّ التصديق الكسبي هو الذي يضتقر الى الاكتساب في ايقاع النسبة وسلبها، وانا تصوّراته اذا كانت مكتسبة فلم تفتقر اليه من تلك الجهة بل من جهة أنّ التصور لازم، وإنّما يندفع الرابع بأن التصديق الذي لايقتنص بالحبّة هو التصديق بمنى الحكم أعني ايقاع النسبة أو سلبها وأمّا الذي بمنى الحضور الموصوف فلايقتنص الا بالقول الشارح.

# فصلٌ

لاأظنك بعدما يرد عليك من الكلام الموضع للمرام ان تكون في ريب ممّا أوضحنا لك سبيله و بيّنا دليله من أنَّ العلم بجميع أقسامه يكون تصوّراً وعتاز بعض أفراده عن بعض بأمر يصير به تصديقاً، والتصديق أيضاً باعتبار أنَّه حصول في الذهن و باعتبار أنَّ له حصول في الذهن تصوّر (متصوّر ــ ن)، و باعتبار أنَّه حصول شيء لشيء مطابقاً لما في الواقع تصديق.

فعلى هذا جاز أن يقسم العلم بأنه امّا تصوّر ساذج وامّا تصوّر معه تصديق كما في الاشارات وجاز أن يقسم بأنَّ العلم امّا تصوّر وامّا تصديق كما في الموجز الكبير، فبعض العلوم يكون تصوّراً وهو ما يحصل في الذهن مفرداً كان أو مركّباً، تقييدياً أو غيره و بعضها يكون تصديماً وهو الاعتراف بحصول شيء لشيء وان كان الاعتراف من جهة كونه حصولاً في الذهن تصوّراً أيضاً فلا عذور في شيء من التقسمين.

فالذي يدن أيضاً على صحة مافهمناه من التصوّر والتصديق ماقاله الشيخ في منطق الاشارات: «الشيء قد يعلم تصوّراً ساذجاً مثل علمنا بعنى اسم المثلّث، وقد يعلم تصوّراً مده تصديق مثل علمنا بأنَّ كلّ مثلّث فانَّ زواياه مساو لقائمين».

وقال: أيضاً في كتاب الموجز الكبير في الفصل الأول من المقالة الثالثة في البرهان: «العلم يحمصل بوجهين: أحدهما تصديق، والآخر تصوّر، والتصوّرأن يحدث (والتصوّرات تحدث ـ ن) مثلاً معنى اللفظ في النفس، وهو غير أن يجتمع في النفس منه معنى قضيّة تميّل من أن تكون مشكوكاً فيها أو مقراً أو النفس، بل يجتمع في النفس منه معنى قضيّة لم يخل من أن تكون مشكوكاً فيها أو مقراً أو منكراً وفي الوجوه الثلاثة يكون التصوّر قد حدث، وهو وجود المعنى في النفس. أمّا الشك والانكار فلا تصديق به معه.

وأتما الاقرار \_ وهو التصديق \_ فهو معنى غير أن يحصل في النفس معنى القفية، بل شيء آخر يقترن به، وهو صورة الاذعان له، وهو الله الماصل في النفس مطابق لماعليه الأمر في نفس الوجود، فلايكون معنى القضية المعقولة من جهة ماتصوّرت في النفس معنى قضية معقولة، بل ذلك حادث آخر في النفس.

وفي الفصل الثالث من المقالة الأولى من الفن الأول من الجملة الأولى في مدخل المنطق: 
«وكما ان الشيء يعلم بوجهين: أحدهما أن يتصوّر فقط حتى اذا كان له اسم فنطق (فينطق ــ ن) به تسمثّل معناه في النفس وان لم يكن هناك صدق أو كذب، كما قيل «انسان» أو قيل «افعل كذا» فانك اذا وقفت على معنى ما يخاطب به من ذلك كنت تصوّرته والشافي ان يكون مع التصوّر تصديق فيكون اذا قيل لك مثلاً «الله كل بياض عرض» لم يحصل لك من هذا تصوّر معنى هذا القول، بل صدقت أنّه كذلك، وأمّا اذا شككت أنّه كذلك، وأمّا اذا شككت أنّه كذا، أو ليس بكذا فقد تصوّرت مايقال لك فائك لا تشك فيمالا تتصوّره ولا تفهمه، ولكنّك لم بيامديق يكون معه تصوّر ولاينمكس.

فالتصوّر في مثل هذا المنى يفيدك أن تحدث في الذهن صورة هذا التأليف ومايؤلف منه كالبياض والمرض، والتصديق هوان تحصل في الذهن نسبة هذه الصورة الى الأشياء أنفسها أنها مطابقة لها، والتكذيب بخلاف ذلك.

كذلك الشيء يجهل من وجهين أحدها من جهة التصرّن والثاني من جهة التصديق» انتهى كلامه في الشفاء.

#### \* \* \*

أقول: هذا مصرّح بأنَّ التصديق قسم من التصوّر وان كان قسيماً له أيضاً باعتبال والمراد من الميّة المذكرية في عبارة الاشارات من قوله: «وقد يعلم تصور معه تصديق» هي المحيّة التي تكون بين جنس الشيء وفصله بحسب التحليل الذهنيّ، كمميّة اللون وقابضينة البصر في السّواد، وهما شيء واحد في الوجود؛ لاالمية في الوجود المقتضية للا ثنينيّة، كالميّة بين الجزء والكل، والشروط، كمامرٌ ذكره آنفاً.

ولمذهول المشأخّرين عن هذه الدقيقة وعن انَّ الححكم في كلامهم يطلق تارة على نفس هذا التصديق، وتارة على مايلزمه استصعبوا كلام الشيخ في هذين الموضعين، حيث جعل أحد قسمي العلم تصوّراً ساذجاً، والآخر تصوّراً معه تصديق، كما فعله أيضاً بعض المتأخّرين من المذهب المستحدث، ثمَّ حاول العلامة الرازي شارح المطالع توجيه كلام الشيخ فحال:

«ليس المراد منه الله الملم ينقسم الى التصوّرين، والا لم تكن القسمة حاصرة، فان القسمة حاصرة، فان التصديق عنده علم على مقتضى تعريفه، وهوليس شيئاً منها، بل المراد الله الملم يحصل على الوجهين، وحصوله على وجه آخر لاينا في ذلك ، على الله ساثر كتب الشيخ مشحون بتقسيم العلم الى التصوّر والتصديق، فانّه قال: في مفتتح المقالة الأولى من الفتر الخامس في منطق الشفا: «ان العلم المكتسب بالفكر والحاصل بغير الكسب الفكري - (اكتساب فكري - ن) قسمان: أحدهما التصديق؛ والآخر التصور وقال في الموجز الكبين في الفصل الأول من المقالة الثالثة: «العلم على وجهين تصور وتصديق» وفي أول فصل من فصول كتاب النجات: «كل معرفة وعلم امّا تصوّر وامّا تصديق» الى غير ذلك من مواضع كلامه.

أقول: مفاد قوله «تصوّراً ممه تصديق»، وقوله «أو يكون مع التصور تصديق» المذكورين في عبارتي الاشارات والشفا هو بعينه مفاد معنى التصديق المذكور في الكتب الثلاثة وهما أمر واحد، لأنَّ نسبة التصور المطلق الى التصديق اتّحاديّة، لاارتباطيّة ـــ كمامرً بيانه مراراً لكن لفظ التصديق في عباراته قد اطلق تارة بمنى الحكم وتارة على أحد قسمي العلم، ولما أنّا قيد التصوير بالتصديق في هذا القسم، ولم يقيده بالحكم كما فعله غيره من المتقدمين لشلاّ يرد على تشميد بأن «هذا الشلاّ يرد على تشميد بأن «هذا مختص بالتصديقات الحملية دون الشرطيّات» فلأجل ذلك أورد لفظ «التصديق» بدل «الحكم».

\* \* \*

وبالجملة فالتقسيم الذكور صحيح حسب مابيناه، فلاحاجة في تصحيحه الى الاعتذار الذي ذكره شارح المطالع من «أن المراد في العبارتين ليس بيان حصر العلم في التصورين، والآ لم يكن حاصراً بل المراد انَّ العلم قد يحصل كذا وقد يحصل كذا» بل لاوجه لهذا الاعتذار أصلاً، فإن المام ليس الآ مقام تقسيم العلم الى القسمين، وحصره فيها.

وقوله: «والآ لم تكن القسمة حاصرة» عنوع، بل القسمة حاصرة، والتصور الذي معه تصديق أي معه اذعان هو بعينه التصديق لاتعاده بالتصوّر المحتمل للتصديق والتكذيب، هذلك قسم واحد مقابل للتصوّر الذي لايكون معه تصديق، اذ المراد بالتصديق هينا الاذعان، دون ماهو قسم للعلم التصوّري الانفعائي، والميّة كمامرًّ أنّا تكون في ظرف التحليل بين التصديق بهذا المنى والجموع هو التصديق باصطلاح التصوّر الذي هو بالمنى الجنسي و بين التصديق بهذا المنى والجموع هو التصديق باصطلاح آخر، وليس المراد منه التصوّر الذي يكون في أطراف القفية، لامتناع اعتبار أفراد أحد المتقابلين في وجوده على بعض أفراد المتقابلين في وجوده على بعض أفراد المتقابلية الأخر.

والفلط هينا أنّا نشأ من الاشتباه بين ماهيّة الشيء، وماصدق عليه؛ فالذي هو مأخوذ في تعريف التصور من الأفراد، والذي قي تعريف التصور من الأفراد، والذي هو مقابل للتصديق هو مفهوم التصور المتيّد بعدم الحكم أو بالاطلاق لاالمطلق كها في سائر التقاسيم، فإنّا اذا قلنا: «الحيوان امّا ناطق وامّا لاناطق» أو قلنا: «الحيوان امّا حيوان ليس مع نطق، أو ليس معه نطق؛ وامّا حيوان مع نطق، أو معه نطق» كان الحيوان المأخوذ في كلّ منها هو الحيوان لابشرط شيء وهو بعينه هو الناطق في أحد القسمين \_ أعني الانسان \_ وغير

النَّاطق في القسم الآخر أعني الأعجم، فالمعيَّة الذهنيَّة لا تنافي الاتحاد في الوجود.

\* \* \*

وهذا العلامة مع انه سلك هذا المسلك في شرح الرسالة لكنه لم يثبت فيه ولم يعتمد عليه في دفع المسكوك في سائر كتبه، وكثيراً ماصار يحوم حول هذا البيان الذي ذكرناه من أنَّ المتصديق هو نوع هن التصور في رسالته الممولة في التصور والتصديق، ثمّ يبعد عنه بمراحل، والذي يدلّ على أنَّه غير راسخ فيه انَّ شرحه على المطالع متأخّر عن تصنيفه لتك الرسالة.

وفي ذلك الشرح أورد شكوكاً على تقسيم العلم ثمّ تصدّى لدفعه بوجوه مقدوحة لايناسب ماحقّ قناء، فانّه قال في ذلك الشرح عند قول الصنّف: «العلم امّا تصوّر إن كان ادراكاً ساذجاً، وإمّا تصديق ان كان مع الحكم بنني أو اثبات» : وهيهنا اشكالات يستدعي المقام ايرادها وحلّها:

أحدها ان هذا التوجيه لايكاديتم، لأنَّ التصديق ان كان نفس الحكم لايصدق عليه «انَّه ادراك يحصل مع الحكم» وان كانهو المجموع المركب من التصورات الثلاثة والحكم فكذلك، لأن الحكم حيننذ يكون سابقاً عليه، فلايكون معه.

وجوابه انَّ المصدَّف اختار انَّ التصديق مجموع الادراكات الأربعة، ولمّاكان الحكم جزءاً أخيراً للتصديق فحالة حصول الحكم يحصل التصديق، فيكون ادراكاً يحصل مع الحكم معيّة زمانيّة، وتقدم الحكم عليه بالذات لاينافي ذلك، وكان النزاع في انَّه الحكم فقط أو المجموع انَّها نشأ من هذا المقام.

وثانيها ان التصديق امّا نفس الحكم أو مجموع الادراكات والحكم، وأيّاً ماكان لايندرج تحت الملم، امّا اذا كان نفس الحكم فلاتّه عبارة عن ايقاع النسبة، وهومن مقولة الفمل، فلايدخل تحت العلم الذي هومن مقولة الكيف أو الانفعال؛ وأمّا اذا كان التصديق هو المجموع، فلان الحكم ليس بعلم، والمجموع المركّب من العلم ومقاليس بعلم لايكون علماً.

وجوابه ان الحكم وايقاع النسبة والاسناد كلّها عبارات وألفاظ، والتحقيق انَّه ليس للنفس هنا تأثير وفعل، بل اذعان وقبول للنسبة، وهو ادراك انَّ النسبة واقعة أو ليست بواقعة، فهو من مقولة الكيف، وكيف لا \_ وقد ثبت في الحكة انَّ الأفكار ليست أسباباً موجدة للنتائج بل هي معدّات للنفس لقبول صورها العقليّة من واهب الصوّر، ولولا ان الحكم صورة ادراكية لماصة ذلك.

والثها أن التقسيم فاسد لأن أحد الأمرين لازم، وهو امّا تقسيم الشيء الى نفسه والى غيره، وامّا امتناع اعتبار التصوّر في التصديق، وذلك لأنّ المراد بالادراك الساذج امّا مطلق الادراك الذي اعتبر فيه عدم الحكم، فان كان المراد مطلق الادراك يلزم الأمر الأول ــ وهو ظاهر، وان كان المراد الادراك مع عدم الحكم يلزم الأمر الثاني، لأنّه لوكان التصور معبدراً في التصور فيكون عدم الحكم معتبراً في التصورة، فيلزم إمّا تقوّم الشيء بالنقيضين، أو اشتراطه بنقيضه وكلاهما عالان.

وجوابه: أن أردتم بقولكم «أن التصور معتبر في التصديق» أن مفهوم التصور معتبر فيه، فلانسلم، ومن البيّن أنّه ليس بمعتبر فيه، فكم من مصدق لم يعرف مفهوم التصور؛ وأن أردتم «أنّ ماصدق عليه معتبر في التصديق» فسلّم، لكن لانسلّم أنّه يلزم أن يكون عدم الحكم معتبراً في التصديق، وأنّا يلزم لوكان مفهوم التصوّر ذاتياً لماتحته وأنه بمنوع» ألى هيهنا كلامه.

\* \* \*

أقول: وفيه مواضع أبحاث، ولكل من هذه الإيرادات وجه صحيح في دفعه غير ماذكره، والذي ذكره مقدوح ومنسوخ (مفسوخ سن) الأصل لأنَّ مبناه على حمله كلام صاحب المطالع على المذهب المشهور من الاهام الرازي وفيه مافيه، والحقّ ينافيه، الآأن يأوّل مذهبه عاسلف ذكره، ولنذكر أوّلاً الأجوبة الصحيحة من هذه الاشكالات، ثمّ نبيّن القدح والحائل فيماذكره من الأجوبة.

امًا الجواب الصحيح عن الاشكال الأول فهو من وجهين:

أحدهما ان نقول: صحة الشق الأول في كلام المعترض ممنوعة، اذ لامنافات بين أن يكون التصديق نفس الحكم، وبين أن يكون ادراكاً حاصلاً مع الحجكم، بناءاً على أنَّ التصديق يطلق بالاشتراك الصناعيّ على ماهوقسم للعلم، وعلى ماهوقعل النفس.

والشاني: انَّا لانسلَم انَّ التصديق اذا لم يكن نفس الحكم كان يلزم أن يكون مجموع أمور

أربعة، بل مفهوم التصديق عبارة عن ادراك معه حكم معيّة كمعيّة الجنس وفصله كمامرً، والادراكات المذكورة ثلاثة كانت أو أربعة ــ شرطاً كان أو شطراً ــ ليست معتبرة في مفهوم التصديق بل يتوقّف وجوده عليها، كها انَّ الانسان ماهيّة متقوّمة بأنَّه حيوان ناطق، ووجوده متوقّف على أجزاء وأفراد من الحيوان ليس شيء منها معتبراً في قوام ماهيّة ومعناه، ، ومن هنا ظهر الفساد والحلل في الجواب الذي ذكره الشارح مع مافيه من ركاكة التوجيه المذكون اذ لايتعارف بحسب اللغة أن يقال: «انَّ البيت مع السقف» و«السرير مع الميئة»

وأمًّا عن الإشكال الثاني فبأن نحتار أن التصديق نفس الحكم، أي الادراك الاذعاني. (ادراك الاذعان ـــ ن) في الوجود، ومركّب من جنس هو «الادراك» وفصل، هو «كونه حكمًا» وهو غير الحكم الذي هو فعل من أفعال النفس.

أو نحتار الله عبارة عن ادواك وحكم، والجموع أمر وحداني تحت مقولة الكيف، والحكم هو بمنزلة الفصل، وقد يعبر عن نفس الفصل بشيء من لوازمه كالحشاس والناطق فان كلاً منها في ظاهر الأمر من الاضافة أو الانفعال وقد عبر بها عن فصل الجوهر، وفصل الجوهر جوهر، فقد عبر عن حقيقة نوع من الجوهر بلازمه لعلاقة العلية الذاتية بينها، ومن هذا القبيل اطلاق «قابل الأبعاد» على فصل الجسم الطبيعي و«قابض البصر» على فصل السواد، فني الأول عبر عن فصل الجسم الذي هو من مقولة الإنفعال، وفي الثاني عن فصل السواد وهو من مقولة الانفعال، وفي الثاني عن فصل السواد وهو من مقولة الكيف بلازمه الذي هو من مقولة الانفعال،

فههنا أيضاً عبر عن فصل العلم بالحكم، أي الايقاع والانتزاع، وهو من لوازم التصديق (العلم التصديق حدث) الذي هو من مقولة الكيف؛ فصحيح جعله عنواناً لأمر بسيط هو فصل التصديق، اذ لابد في تعريف الأمور البسيطة من ذكر لوازمها الذاتية التي توصل الذهن الى حاق المفهومات (الملزومات بن) كما نبه عليه الشيخ الرئيس في كتابه المستى بالحكة المشيخ الرئيس في كتابه المستى بالحكة المشيخة.

ولهذه الدقيقة يطلق الحكم تارة على نفس التصديق، وتارة على لازمه.

واقما الذي ذكره في الجواب بأن «الحكم والايقاع وأشباهها ألفاظ مستعملة في غير

معانيها » سيّها في مثل هذا الموضع الذي ينبغي أن يهجر الألفاظ المشتركة والجازية ففي غاية الضعف والقصور، مع أن الحق الله مفهوماتها من قبيل الأفعال كماسبق، نعم لل لوقيل: «ان الاذعان والحكم ضرب من التأثير لكن ليس من مقولة الفعل التجلدي المقابل للانفعال» لم يكن بعيداً من الصواب، وأمّا كونه نوعاً من العلم الانفعالي ففير صحيح فقد تضمّن هذا الجواب وجهن من التعسّف: معنوى ولفظى.

واتنا الاستدلال الذي ذكره على أنَّ العلم (الحكم ــ ن) من مقولة الانفعال بأنَّ العلم (الحكم ــ ن) من مقولة الانفعال بأنَّ «الأفكار معدات للنتائج لاموجدة لها» فلايثبت به مطلوبه فانَّ بعض الأفعال يكون من لوازم الانفعالات و يعرض أما الافتقار الى الأسباب المحدّة أيّاها لابالذات، بل لأجل ما يلزمها من الانفعال فهينا أيضاً حاجة النتيجة الى الأفكار التي هي معدات انّها هي من جهة ارتسام النفس بصورتها الادراكية التصديقيّة، التي هي من قبيل العلوم الانفعالية، لامن جمهة الاذعان أو الاقرار بها التي هي من قبيل العلوم الفعليّة، لاالانفعاليّة؛ لكن لمّا لم تنفل هذه الحالة النفسانيّة الفعليّة عن حالة انفعاليّة تنفعل النفس بمصولها كان افتقارها الى العلة من الأفكار وغيرها افتقاراً بالعرض لابالذات.

و بالجسلة لايختلوشيء من الأسباب الفاعليّة في هذا العالم من انفعالات يلزمها فعلها لكونها معتقلة بالصور الماديّة والأجسام، وهي لا تنفلُ عن الحركات والانفعالات، ولأجل هذا مامن فاعل في هذا العالم في شيء الأوهو منفعل من جهة أخرى من شيء آخر، ولهذا كل عرّك قريب على سبيل المباشرة فهو متحرك البقة، فيحتاج لاعالة الى المادة وأحوالها المعترفة ايتعرفة القبيل.

\* \* \*

وأقا الجواب عن الاشكال الثالث فنقول غنتار أنّ المراد من «الادراك الساذج» مطلق الادراك لأنّه ساذج، أي مطلق عن القيود والاعتبارات حتى عن اعتبار كونه مطلقاً على نحو المتعبيد به، وهذا المعنى أحرى وأليق بأن يقال له «الساذج» من الذي قيد بكونه مطلقاً، ولا يلزم منه تقسيم الشيء الى نفسه والى غيره، لأنّا نقول: التغاير الاعتباري يكني للامتياز بين المقسم والقسم في مثل هذه التقسيمات التي للاثمور الذهنية والمقولات الثانوية، فالمقسم

هيه نا هو «الادراك مطلقاً» من غير تقييد لابالاطلاق ولابالتقييد بشيء أو عدمه وأحد القسمين هو «الادراك المقيّد بالاطلاق» وهو المقابل للتصديق لأنّه ادراك مقيّد بالحكم، ولنا أن نختار منه الادراك المقيّد بعدم الحكم.

ولانسلم امتناع اعتبار التصور في التصديق لأنّ التصديق الذي اعترفيه التصور الاالتصديق الذي اعترفيه التصور الاالتصديق عسب ماهيّته ومعناه ولابحسب وجوده ومصداقه فان كان المنظور اليه حال ماهيّة التصديق فالمعترفي م مطلق التصوّر المرادف للعلم، لاالتصوّر الساذم، فلايلزم من ذلك عذور لا تقدّم الشيء بالنقيضين، ولااشتراطه بنقيضه وان كان المنظور اليه وجوده فالمعترفيه شرطاً أو شطراً وان كان التصوّر الساذج لكن فرده لامفهومه والمأخوذ فيه إمّا الاطلاق عن المحكم أو التقييد بعدمه ولم يلزم منه أحد المحذورين المذكورين، اذ لافساد في أن يكون وجود شيء مشروطاً بالموصوف بنقيضه كالقلوة المشروطة بالموصوف عاليس بصلوة وهو الوضوء و ولا إليان المركز، وجود شيء مركباً من موصوف بنقيضه كالبيت المركّب عمّاليس ببيت وهو الجدار أو السقف ...

وأتما الذي ذكره في الجواب من تجويز كون الموصوف بعدم الحكم جزءاً لفهوم التصديق فهو فاسد، لأنّ التصوّرات الثلاثة الساذجة غير معتبرة أصلاً في مفهوم التصديق، اذ المعتبر في مضهوم التصديق جنسه وفصله، لاشيء من أفراد قسيمه الذي هو التصوّر الساذج، كما الله المعتبر في ماهبّة الانسان جنسه وفصله ... أي الحيوان والناطق ... لاشيء من رأسه و يده ورجله وسائر أعضائه، وان كان وجوده مركباً من أجزارليس شيء منها حيواناً ولاناطقاً، اذ قد ثبت في العلوم الفلسفيّة الى أجزاء وجود الشيء خارجة عن ماهيّة ذلك الشيء.

والعجب من هذا العلامة مع بضاعته في المنطق والحكة كيف ذهل عن أن أجزاء وجود الشيء لايدخل ولايمتبر أجزاء وجود الشيء في الشيء لايدخل ولايمتبر أفراد نقيضه في ماهيته كان أحرى ومن التجويز أبعد.

#### . . .

ثُمَّ قال: واعلم انَّ محتار المصنَّف في التصديق منظور فيه من وجوه: الأول [انَّ يستلزم] انَّ التصديق ربّا يكتسب من القول الشارح والتصوّر من الحجّة، أمَّا الأول فىلأنَّ الحكم فيه اذا كان غنيًا عن الاكتساب و يكون تصور أحد الطرفين كسبيًا كان التصديق كسبيًا [على مااختاره] وحينئذ يكون اكتسابه بالقول الشارح، وأمَّا الثاني فلأنَّ الحكم لابدُّ وأن يكون تصوّراً عنده، واكتسابه من الحجّة.

الشاني انَّ التصور مقابل للتصديق، ولاشيء من أحد المقابلين بجزء للمقابل الآخر، فأمّا «الواحد» و«الكثير» فلا تقابل بينها على ماتسمعه من أئمة الحكمة.

الشالث انّ الادراكات الأربعة علوم متعددة، فلايندرج تحت العلم الواحد، فعلى هذا طريق القسمة أن يقال: «العلم اقا حكم أو غيره، والأول هو التصديق، والثاني هو التصور».

أقول: هذه الانظار كلّها مدفوعة.

ا**تما الأول** فبسماأشرنا اليه انَّ التصوّر المأخوذ على وجه يحتمل التصديق والتكذيب انَّها يستنفاد من الحبّخة لامن القول الشارح، **والحكم** بأحد الاصطلاحين هوبعينه التصديق بهذا المعنى، وبالاصطلاح الآخر هوفعل نفساني غيرمندرج تحت العلم الانفعالي، ولايكون بديهيّاً ولاكسبيّاً كمامرً.

وامّا الثاني فبماأشرنا انَّ التصوّر الذي هو جزء عقلي لماهيّة التصديق غير التصوّر المقابل له الذي يستوقف عليه، أو يتقوّم به وجوده، ولا مخذور في كون جزء الشيء متصفاً بوصف مقابل لوصف الكلّ، انَّما المحال كونه بالذات مقابلاً له؛ كيف ونعت الجزئيّة والكليّة من أحد أقسام التقابل ــ أنى التضايف.

واقما المثالث فبأنَّ الادراكات المتعددة التي في أطراف التصديق بمنزلة المادة، ولها صورة وحدانية هي ادراك ان النسسة واقعة، او ليست بواقعة، وهي بحسب الجزء الصوري فرد واحد من العلم يسمّى بالتصديق لاباعتبار تلك الأجزاء الماديّة، ولعلّ هذا هو مسراد الامام الرازي من مذهبه.

## المقسم، ولايكون بديهيّاً ولاكسبيّاً الآ بالعرض كمامرٌ.

#### . . .

وعلى هذا المنوال ماذكره شارح المقاصد في تهنيب المنطق: «العلم ان كان اذعاناً للنسبة فتصديق والآ فتصور». وقال السيد الشريف في الحاشية: «اعلم الله غتار المسئف في التصديق مذهب الأربعة على مايقتضيه في التصارح لعبارته، وانًا وجمهها به لامتناع تطبيقها على مذهب الآخر، وامتناع اثبات مذهب ثلث بجرد احتمالها إيّاه، ولولاانً الامام صرّح بمذهبه في الملخص لما ثبتناه له».

أقول: يمكن تطبيق عبارته على مذهب الحكاء كما أشرنا اليه، بل تطبيق قوله في الملخص أبضاً عليه، لأن الذي قال فيه هو: «ان لنا تصوّراً، واذا حكم عليه بنني أو اثبات كان المجموع تصديقاً وفرق مابينها كما بين البسيط والمركب»... انتهى.

أوعكن توجهه بأن المراد من الجمعية في قوله: «كان الجمعوع تصديقاً» بحسب الذهن في ظرف التحليل دون الوجود، وهذا كمايقال: «اللون كيفية مبصرة» واذا ضم الها «اللها قابضة للبصر» كان المجمع سواداً، والفرق بينها لكون أحدهما جنساً والآخر نوعاً شبيه بالفرق بين البسيط والمركب، وليس بعينه ذلك، لأنها واحد في الوجود ولهذا أتى بكاف التشده.

و يؤيد ماذكرنا ماقاله الأبهري في فاتحة منطق كتابه المستى بتنزيل الأفكار بهذه المسبارة: «العلم هو حصول صورة الشيء في العقل، وهو امّا تصوّر فقط كتصوّرنا معنى الانسان، وامّا تصوّر مع التصديق كما اذا تصوّرنا معنى قولنا: «الانسان حيوان» ثمّ صدقناه، فالتصوّر هو أن يحصل في العقل في العقل في العقل صورة هذا التأليف مطابقة للأشياء ونفسها» انتهى.

وهو بعينه تفسير الشيخ في الشفا للتصديق لأنّه قال: «حصول الطرفين مع التأليف بينها هي معنى القضيّة في العقل، والتصديق هو أن تحصل في الذهن نسبة هذه الصورة الى الأشياء أنفسها مطابقاً لها، والتكذيب بخلاف ذلك».

واعترض عليه المحقق الطوسي في نقد التنزيل انّ قوله: «ثمّ صدقناه» يجب أن يكون

مراده به بحسب مافتر التصديق به، وهو أن تحصل في المقل صورة هذا التأليف، وليس المفهوم من قولنا اذا تصوّرنا معنى قولنا: «الانسان حيوان» الآحصول صورة هذا الجموع المشتمل على الطرفين والتأليف، لكن لا يمكن صورة هذا الجموع الآبعد حصول أجزائه، فصورة هذا التأليف بعد حصول صورة هذا الجموع حصول الحاصل، وعلى تقدير صحّته يكون حصول صورة هذا التأليف في العقل من باب التصوّر، والذي من باب التصديق هو حصول التأليف نفسه لاحصول صورته» انتهى.

والجواب عن الأول ان جزء الجموع صورة هذا التأليف مطابقة للأشياء أنفسها الذي هو معنى التصديق، فعنى «ثمّ صدقناه» أخصّ من صورة هذا التأليف مطلقاً، أعمّ من أن يكون مشكوكاً فيه اولاً، فحصوله على هذا الوجه لايكون حصول الحاصل.

وعن الشافي بأنَّ حصول التأليف بعينه هو الانتساب والحكم، والحكم لا يجوز أن يكون تصديقاً لأنَّه فعل، والتصديق انفعال لأنَّه علم، وحصول صورة هذا التأليف مطابقة للأشياء تصديق باعتبار يلزمه اذعان بالتأليف واقرار بمصلق به، وإن كان اعتبار حصوله في المقل تصوراً.

فان قلت التصديق بسيط عند الحكماء كماهو المشهور منهم، فيجب أن يكون نفس الاذعان، لا تصوّر التأليف مطابقة للأشياء.

أقول: التصديق بهذا المعنى أيضاً ادراك بسيط ليس مجموع ادراكات ثلاثة أو أربعة وان كان متعلقاً بها، كها ان تصوّر القضية أيضاً ادراك واحد وان كان متعلقه أمور كثيرة، وهذا هو المراد من كون التصوّرات الثلاثة شرطاً للتصديق ولأجل ذلك الامتزاج التام بين التصديق وهذه التصوّرات الثلاثة للمحكوم عليه وبه وانسبة ظنّ أنَّ التصديق هو مجموع أمور أربعة كها نسب الى صاحب الملخص.

قال صاحب القسطاس: «مق حصل عند العقل وقوع النسبة أولاً وقوعها لا بمنى تصوّر الوقوع \_ فان ذلك من قبيل التصورات \_ بل بمنى انَّ النسبة الايجابية واقمة أو ليست بواقمة، فهذا الحصول هو التصديق، وهر حقيقة الحكم» انتهى.

اعلم انَّ هذا الفاضل لمّااعترف بأنَّ التصديق عبارة عن أن يحصل عند العقل انَّ النسبة

واقعة أو ليست بواقعة، الذي هو الاعتقاد فان سمّاه حكماً فلامشاحّة في الاصطلاح. والحق كما سبق انَّ الأثر الحاصل في الذهن امّا تصوّر ماهيّات الأشياء ومفهوماتها، أو صورة انَّ هذا ذاك مطابقاً للواقع، سواء طابق أولا، والأول هو التصوّر، والثاني هو التصديق والاذعان. وهو باعتبار حصوله في الذهن تصوّن لكن بخصوصيّة كونه اذعاناً بغيره تصديق.

قيل متايدل على أنَّ التصديق هو الاعتقاد قولهم في التصديق الكسبي «انَّ هذه القضيّة مملومة تصوّراً، جمهولة تصديقاً» ولاشك انَّ القضيّة الكسبية قبل القياس حاصلة بجميع أجزائها في الذّهن وبمد القياس بحصل القصديق بأنّها مطابقة لما في نفس الأمر.

ولا يخفى عليك أنه كها الالتصديق ادراك واحد داخل تحت التصور المطلق الذي هو جنسه وله فصل ينوعه ويحقله فيكون مركباً تحليلياً كمامر وكذا سائر أقسام العلم سد فالله كلا منها أيضاً متضمن لمابه الإشتراك وما يحصل به نوعاً، كالشك مثلاً فائه عبارة عن حصول صورة التأليف في الذهن مع تجويز وقوع مقابله تجويزاً مساوياً لتجويز وقوعه، وكذا الوهم مركب المعنى من التصور للشيء وتجويز خلافه تجويزاً راجعاً على عكس الادراك الظلي، مركب المعنى من التصور للشيء وتحويل تشيية أو التسبية التقييدية أو الخبرية، وكل ذلك نوع من العملم المطلق مع قيد عدمي، ثم لكل من الأقسام تحضلات وتنوعات أخرى باعتبار المعلمات كما لايخنى، ولهذا قبل: «العلم لكل شيء من قبيل ذلك الشيء» لأنه متحد به،

ولأجل ذلك اشتهر من الحكماء المشّائين «انَّ الوجود أنواع متخالفة حسب اختلاف الماهيّات» مع انَّهم قائلون بأنَّ الوجود أمر بسيط لاجنس له ولافصل له ولاحد له ولايعرضه المحوم والكليّة، وادراك ذلك بحتاج الى لطف قريحة.

فهذا ماسنح لنا في باب التصوّر والتصديق والله وفي الهداية والتوفيق.

# الفهارس

١\_ فهرس العناوين

٧۔ فهرس المصطلحات

٣. فهرس الأعلام

٤. فهرس أسهاء الكتب

# فهرست العناوين

| الفصل الثاني في المقولات. |         | مقدمة الشارح.                  | 7      |
|---------------------------|---------|--------------------------------|--------|
| الجوهر.                   | 14      | أول في مدخل هذا العلم.         | الفصلا |
| المَعْرَض.                | 71      | هل المنطق علم ؟                | ٧      |
| الكمّ.                    | 70      | نظرا لمنطق في الألفاظ .        | ٧      |
| الكيف.                    | 77      | الدلالة وأقسامها .             | ٨      |
| المضاف.                   | 47      | التواطي والتشكيك والاشتراك.    | •      |
| الوضع.                    | 79      | المفردوالمركّب.                | 11     |
| الأين. متلى. الملك .      | ٣٠      | الاسم والفعل والحرف.           | 11     |
| أنىفعل.                   | ٣١      | الجزئي والكلتي .               | ١٢     |
| المتقابلان.               | ۳۱      | الحمل وأقسامه.                 | ١٣     |
| الضدّان. الملكة.          | ٣٣      | يحمل الأعمّ على الأخصّ ولاعكس. | ١٤     |
| التقذم والتأخّر.          | 71      | الذاتي والعَرْضي.              | 10     |
| الث: في القضايا.          | الفصلاك | مايقال في جواب «ماهو؟».        | 17     |
| الدلالة.                  | ٣٦      | الجنس والنوع.                  | ۱۷     |
| القول التقيّدي والخبري.   | ۳۷      | النوع الإضافي والحقيق.         | 11     |
| أجزاء القضيّة.            | ٣٨      | القصل.                         | *1     |
| القضية الحملية وأقسامها   | ٣٩      | الكليّات الذاتيّة والقرّضيّة.  | **     |
| القضية الشرطية وأقسامها   | ٤٠      |                                |        |

|     | l                                    |            |                                      |
|-----|--------------------------------------|------------|--------------------------------------|
| ٤٣  | أقسام الشرطية المتصلة.               | ٧٤         | التقابل والتداخل والتضّاد والتناقض.  |
| ٤٥  | أقسام الشرطية المنفصلة.              | ٧٦         | التناقض في الشخصيّات.                |
| ٤٧  | تلازم الشرطيّات.                     | ٧٦         | النسبة بين المحصورات.                |
| • \ | تركيب القضية النفصلة.                | <b>v</b> v | نقائض الموجّهات.                     |
| ۰۲  | القضيّة المعدولة.                    | ٧1         | نقائض المركّبات.                     |
| ۲۵  | القضيّة تتكثّربتكثّرالحكم.           | ٨ŧ         | الكلام في العكس.                     |
| 9 6 | أقسام الحمليات.                      | ٨٥         | المكس المستوي وأحكامه.               |
| ۲۰  | الجزئية والكليّة والشخصيّة والمهملة. | 40         | عكس النقيض وأحكامه.                  |
| ۰۷  | السور                                | 4.4        | العكس لايتبع الأصل في الكذب.         |
| • ٨ | القضية المنحرفة.                     | 11         | الفصل الرابع في القياس               |
| 77  | الكلام في موادّ القضايا وجهاتها.     | 1.1        | أقسام القياس.                        |
| ٦٢  | المادّة والجهة.                      | ۱۰۳        | الأشكال الأربعة.                     |
| 7.5 | أصول الجهات.                         | ١٠٤        | شرائط الأشكال.                       |
| 75  | الإمكان وأقسامه.                     | ١٠٥        | الضروب المنتجة من الأشكال.           |
| 78  | المطلقة العامّة.                     | 1.7        | النتيجة تتبع أخسّ المقدمتين.         |
| 70  | الوجوديّة اللادائمة.                 | ۱۰۷        | شرائط انتاج الشكل الأول.             |
| 70  | الطلقة الحاصّة.                      | ۱۰۸        | ضرو به المنتجة و بيان الانتاجات.     |
| 11  | الوصفيّة.                            | 110        | شرائط الانتاج في الشكل الثاني.       |
| ٦٧  | العرفيّة العامّة. المشروطة.          | 117        | ضرو به المنتجة و بيان الانتاجات.     |
| ٦٨  | الوقتيّة. المنتشرة.                  | ١٢٥        | شرائط انتاج الشكل الثالث.            |
| ٦٨  | المطلقة العامّة الوقتيّة .           | 187        | ضرو به المنتجة و بيان الانتاحات.     |
| 71  | المطلقة المنتشرة.                    | ١٣٢        | شرائط انتاج الشكل الرابع.            |
| ٧٠  | تقسيم القضايا بوجه آخر.              | ١٣٤        | ضروبها المنتجة وبيان الانتاجات.      |
| ٧٢  | المشروطة والعرفيّة الخاصّتين.        | 188        | أقسام القياسات المؤلّفة من الشرطيّات |
| ٧٣  | التناقض وما يجري مجراه.              | ۱۷۰        | القياس المقسم.                       |
|     |                                      |            |                                      |

| •                             |         | _                                 |        |
|-------------------------------|---------|-----------------------------------|--------|
| أحوال العلوم.                 | 717     | القياسات المركّبة.                | 171    |
| مسائل العلوم.                 | 710     | لواحق القياس.                     | ۱۸۰    |
| أعميّة العلوم وأخصيّتها .     | 414     | قدتصدق النتيجة مع كذب المقدّمات   | 141    |
| العلم الأعمّ.                 | 441     | قياس الدور.                       | ۱۸۲    |
| الحدّ: أقسامه.                | ***     | قياس العكس.                       | ۱۸۲    |
| كيفيّة اكتسابه.               | 222     | الاستقراء.                        | 141    |
| تشارك أجزاءالحذوالبرهان.      | 778     | التمثيل.                          | 11.    |
| تقدّم أجزاء الحدّعلي المحدود. | 771     | قياس الضمير                       | 111    |
| سادس في الجدل.                | الفصلال | قياس المقاومة.                    | 111    |
| مبادىءالجدل.                  | 728     | قياس المعارضة.                    | 111    |
| فائدة القياس الجدلي.          | ***     | الخامس في البرهان والحذ.          | الفصلا |
| موضوع نظرالجدلي.              | 774     | مايكتسببه التصوّروالتصديق.        | 111    |
| الموضع في الجدل.              | 711     | أقسام المطالب: مطلب ما.           | 119    |
| مقدمات الجدل.                 | 727     | مطلب هل.                          | 117    |
| ماينبغي التدرب فيه للمجادل    | 710     | مطلب لِم.                         | 111    |
| مواضع الاثبات والابطال.       | 787     | فروع المطالب.                     | 111    |
| مواضع الأولى والآثر.          | 707     | ترتيب المطالب.                    | 11/    |
| مواضع الجنس.                  | 408     | البرهان. مبادئه.                  | ۲.,    |
| مواضع الفصل.                  | 707     | برهان إن ولم.                     | 7 • 1  |
| مواضع الخاصّة.                | 707     | البديهي والكسبي.                  | ۲٠٤    |
| مواضع الحذ.                   | 404     | مايفيده الحواسّ.                  | ۲٠٦    |
| مواضع الهوهو.                 | 171     | العلل وأقسامها .                  | 4.1    |
| وصايا للسائل.                 | 777     | شرائط مقدّمات البرهان.            | ۲٠٨    |
| وصايا للمجيب.                 | 777     | الذاتي في باب البرهان وفي العلوم. | ۲۱.    |
| ماينبغي للمجادل.              | 777     |                                   |        |
|                               |         |                                   |        |

| الفصلالسابع   | ابع: المغالطة.             | YAE    | ماتستنبط منه الخطابة.          |
|---------------|----------------------------|--------|--------------------------------|
| ۲۲۹ موا       | مواذها.                    | 440    | أقسام الخطابة.                 |
| ۲۷۱ أمبر      | أسباب الغلط ـ اللفظيّة .   | 7.47   | أقسام المشهوريات.              |
| ۲۷۳ أس        | أسباب الغلط ـ المعنو يّة . | **     | مايلزم الخطيب إعداده.          |
| الفصل الثامن: | من: الخطابة.               | 790    | استعمال المتقابلات في الخطابة. |
| -             | منفعته.                    | 111    | توابع الخطابة.                 |
|               | أجزاءالخطابة.              | الفصلا | ناسع: الشعر.                   |
| ۲۸۰ أقد       | أقسام المستمعين.           | ٣٠١    | منفعة الشعر.                   |
| ۲۸۱ میا       | مبادىءالحجج الخطابية.      | ٣٠١    | تعريف الشعر.                   |
| ۲۸۲ تألِ      | تأليفات الخطابة.           | 4.1    | موادّالشعر.                    |
|               |                            |        |                                |

## رسالة التصور والتصديق

٣١٠ مقدمة المؤلّف.

| تعريف العلم.                                  | 71  |
|-----------------------------------------------|-----|
| تقسيم العلم الى التصوّر والتصديق.             | 711 |
| رة على القائلين بالتركيب في التصديق.          | 711 |
| بيان قول المحقّقين «العلم امّا تصوّر فقط ».   | 710 |
| تحقيق في ما هية التصور والنصديق والحكم.       | 717 |
| تأو يل الأقوال الختلفة الى ما اختاره المصنّف. | 417 |
| ذكر كلمات الحكماء في تأييد مختار المؤلِّف.    | ٣١٤ |
| كلام السهروردي وماقاله ابن كمونة في شرحه.     | 410 |
| الحكم غيرالتصديق.                             | 719 |
| كلمات المحقّق الطوسي وتوضيحها .               | 411 |
| نقل عبارات الشيخ وتفسيرها .                   | **  |
| كل ارت شار – الطالو عند تقسم العلم ونقضها .   | *** |

## فهرست المصطلحات والموضوعات

الاستثنائيات: ١٧٦. الآثر (مواضعها): ٢٥٢. الاستدراحات: ٢٧٩-٢٩١-٢٩٢. الآراء الحمودة: ٢٣٤\_ ٢٣٠. الاستدلال: ١٨٩. الإنطال: ٢٤٥. الاستعارة: ٣٠٣-٤-٣٠ الاثبات: ٧٤٥. الأثر: ٢١٢. الاستقراء: ١٩٤-٢٨٣. ٢٨٤. الاستقراء الناقص، التامّ: ١٨٩. الا تُصال: ٤٣-٤٤-١٧٧. اتفاق القضيّتين: ٧٣. الاسم: ١١-١١. الاشتراك: ٩. الا تفاقتات: ١٤٥. اشتراك التأليف، القسمة: ٢٧١. الا تفاقية = الشرطية الا تفاقية. الأشخاص الحزئية: ٢٣٢. الأحزاء: ٢٢٥. الأشكال الأربعة: ١٠٥-١٠٦. الإحساس: ٢٠٦. الأصل: ١٩٠. أحوال الثبوت: ٢٤٨. الأصول المتعارفة: ٢١٤. الأخذ بالرحوه والنفاق: ٢٩٨-٢٩٧. أصول المطالب: ١٩٥. أخذمابالعرض مكانمابالذات: ٢٧٣. الأصول الموضوعة: ٢١٤-٢١٥. أخسر المقدمات: ١٠٦. الإضافة: ٢٨. الأخص: ١٤. الاطلاق: ٧١. الأخلاق(علم): ٢١٩. الاعتبار: ٢٨٧-٢٨٢. الأداة: ١١-١٢. الأداة الحاصرة: ٥٧. الاعتذار: ٢٨٦. الأعواض: ٢٤٣. الإدراك الساذج: ٣٢٧. أدوات الشرط: ٤١. الأعراض الذاتية: ٢٣٠. الأعمّ: ١٤. أدوات المناد: ١٤. أعمّ الموضوعات: ٢٢١. الإذعان: ٣١٣. الأعوان: ٢٧٩-٧٨٠. الاستثناء: ١٧٦.

الاستثنائ = القياس الاستثنائ.

الافتراض: ١١٨-١٢٨.

الاقتراني = القياس الاقتراني. الامكان الأخص، الاستقبالي: ٧١. الانفعالات: ٢٧-٨٧. الأنواع (في الخطابة): ٢٨٨-٢٨٨. الأوسط: ١٠١-١٠٢.

الإيجاب: ٣٢. الايقاعات: ٣٠٢. أتباهو: ٢١. الأبن ومطلب أبن ايهام العكس: ٢٧٣. البديع (علم): ٣٠٣. البديهي: ٣١١=التصديق البديهي. الرمان: ١٩٤-١٩٤-١٢٠٠، أقسامه: ۲۰۳. تعريفه وعلله: ۲۰۰. تشاركه مع الحدق الأجزاء ٢٢٨. الجدل أعم منه ٧٣٧. دوام صدقه: ٧٣٢. مقدماته: ۲۰۹ ـ ۲۰۸ ـ ۲۰۹ ـ البرهان (ق الخطابة): ۲۸۳-۲۸۲. برهان[ن، لِم: ١٨٦-٢٠٣-٢٠٤. السائط: ٢٣٢. البسيط العقلي، الخارجي: ٢٣٢. التأخّر: ٣٤. التالي: ١٠٤٠. التباين: ١٠. التبكيت: ٢٦٩. التثبيت: ٢٨٢. النجرية: ٢٠٤. التحليل بالمكس: ٢٢٥. تعليل الحدوالرسم: ٢٢٥. تحليل الذهني، الخارجي: ٢٢٥. تحليل الشيء الدذاتيّاته: ٢٧٤. التحليل الوجودي: ٢٢٥.

الاقترانيات: ١٤٤ الاقران ٣٠٨. الأقبسة الجدلية: ١٩٠. الاكتساب: ١٩٤. الأكر(علم): ٢١٣. الإلتذاذ: ٣٠١. الإلتماس: ٣٨. الألفاظ (تحاكيها) ٣٠٣. الألفاظ المنقولة: ١٠.

الامتحانيّات: ١٨٦. الامتناع: ٩٢-٩٣. الأمر: ٣٨. الإمكان: ۲۲-۱۲-۱۲، الأمكان الحاص، العام: 34. اتهات المطالب: ١٩٧. الانتاج: ١٠٩-١١٤.

> الانفعاليّات: ٢٧-٢٨. الانكار: ٣١٩. أن يفعل: ٣١. أن ينفعل: ٣١.

الأوضاع: ٢١٤-٢١٥. الأول (العدد): ٢١٠-٢١١. الأولى (مواضع): ٢٥٢.

الأولى (في البرهان): ٢١١. الأوليّات: ٢٠٠٠-٢٠١.

أي-مطلب أي.

التكرار: ٢٥٨.

القثيل: ١٨٩-١٩٠-١٩٤.

القشي: ٣٨.

التناقض: ٧٧-٧٦.

التواتر: ٢٠٦.

التواطي: ٩.

التوبيخ: ٢٨٣-٢٨٤.

ەج•

الجامع: ۱۰۲-۱۸۶.

الجدل: ۲۲۳ مبادیه: ۲۳۴. مقدماته: ۲۲۲

فائدته: ۲۳۷ ـ ۲۳۸. ارتياضه: ۲۳۹-الالزام به:

٢٧٨. قياس الدورفيه ١٨٣.

الجدلي: ٧٣٧ ـ موضوع نظره ٢٣٩. مايمده ٢٤٥ ـ

قياسه مع الخطيب ٢٨٩. الحدلي المرتاض: ٢٦٦.

الجلة: ٣٠.

.۔۔۔ الجزاف:۳۰۳۔

الجزئي: ١٢.

الجسم: ٢٩٠٢٠.

، الجسم التعليمي: 213.

جع المسائل في مسئلة واحدة: ٢٧٥.

بي الجنس: ١٦، ١٧، ١٦- ١٩- ٢٤٣- ٢٧٧. ٢٥٤.

جنس الأجناس: ١٩.

الجنس السافل، العالي، المفرد المتوسط: ٣٠.

الجهات الأصول: ٦٣.

الجهة: ٩٢.

الجواب (في الجدل): ٢٤٢.

الجوهر: ٩-٢٣-٢٤.

. --

الحاكم: ٢٨٠.

الحال: ۲۷.

النخيّل: ٣٠١.

الترادف: ١٠.

الترتيب: ۲۹۷-۲۹۹. التاتسات: ۲۹۷-۲۹۸.

الترتجي: ٣٨.

التركيب: ٢٢٠-٢٦٠.

تزنينات: ۲۹۸-۲۹۷.

النشبيه: ٣٠٣-٢٠٤.

التشكيك: ٩.

التصبيقات: ٢١٤.

التصديقات الأولية: ٢٠٦.

التصديق: ١٩٣٠ ـ ٣٠٨ الى. ٣٣٠.

التصديق البديهي: ٢٠٥.

التصوّر: ۱۹۳-۱۹۰۸ لی ۲۳۰.

التصوّرالساذج: ١٩٣-٣١٨- ٣١٩.

تصورمه تصديق: ۳۱۸.

التصورات: ٢١٤-٢١٥.

التصورات الثلاثة: ٣١٢.

التصورات الكلتة: ٢٠٦.

التضادّ: 24-24.

التضايف: ٣٢.

التعقب: ٣٨.

التعلّم: ١٩٤٠،١٩٤.

التعليم: ١٩٤-١٩٥.

التعلم الأول: ٢٥٦.

الفكير: ٢٨٧.

التفهيم: 190.

التقابل: ٣٢.

التقدّم: ٣٤-٣٤.

التقدم بالرِّنبة، بالزمان، بالذات، بالطبع، بالعليَّة: ٣٠.

التقسم: ٣١٢.

الحالات: ۲۸.

الحقة: ١٩٤. الحمير الخطابية: ٢٨١-٢٨٢.

-YET. Y78-YYY-199-198-19F: 141

اكتسامه: ٢٢٣ ـ دوام صدقه: ٢٣٢.

مواضعه الجدلية: ٢٥٨ ـ تقدم اجزائه على المدود ٢٢٩

في الجدل: ٢٤٤. تشاركه مع البرهان: ٢٢٨. الحدالأصغى الأكبى الأوسط: ١٠١-١٠٢.

الحدّ النام، الناقص: ٢٢٦-٢٢٢.

حدّ الأشخاص، السائط: ٢٣٢.

حدّ الضافات، الم كّمات: ٣٣١.

الحد بحسب الماهية: ٢٢٣.

الحذبحسب شرح الاسع: ٢٢٣.

حدودالقياس: ٩٩-١٠٠، الحدس: ٢٠٢-١٩٥.

الحدسيّات: ٢٠٢.

الحرف: ١١

الحساب (علم): ٢١٩-٢١٣

الحصول: ٣١٢.

حصول صورة الشيء في العقل: ٣٠٨.

الحقيقة: ١٠.

الحقيقية = المنفصلة الحقيقية.

الحكم: ٥٤-٧٥١-٢٦٩ ١٣١٠ ل ٢٣٠

الحكم (فالتمثيل): ١٩٠.

الحكم الحرب: ٢٠٥.

الحكم: ٢٦٩.

حل المواطاة، هوهو، ذوهو، الاشتقاق: ١٣.

الحمل=القياس الحمل. الحملتات: ١٤٤.

الحواس: ٢٠٦.

. YV9 : #L

الحنة المكنة: ٧٠. الحيوان (تعليله): ٢٢٤.

\*خ\*

الحاصة: ٢٧ مواضعها ٢٥٧.

الحنون ٢٧.

الخزافات: ٣٠٣.

الخصاميان: ٥٨٦-٢٨٦.

الحط: ٢١٣-٢٦.

الخطابة: ٢٧٧-٢٧٨-٢٧٩ - ٢٩٥-١٩٥٠ أنواعها ٢٨٥.

الخطيب: ۲۹۸-۲۸۹-مايلزم له: ۲۸۸.

الخلف: ١١٩٠١١٨ قياس الخلف. الحلق: ٢٣٥.

المنواص: ٢٤٣.

الداغة: ٢٦- ٢٩- ٨٠ ، نقيضها: ٧٨ عكسها: ٨٩. الدعاء: ٣٨.

الدلالة: ٨.

دلالة اللفظى الطبيعية، اللفظية المقلية، المطابقة، التضمّن، الالتزام:٧

الدلالة الطسعة ، الوضعية : ٣٦.

الدليل: ٢٠٤ في الحطابة ٢٨٤. النور: ۲۵۹.

الذاتي: ١٤-١٥-١٦-٢٢.

الذاتي في البرهان: ٢٠٦ ـ في العلوم: ٢١٠ ـ الذائمات: 244.

الذهني: ١٩٥٠.

السور: ٥٧.

السوفسطيقاً: ٢٦٩.

\*ش\*

الشاكي: ٢٨٦.

الشرايع المكتوبة، الغير المكتوبة: ٢٨١.

شرح الاسم: ١٩٥.

الشرطيّة: ١٠.

الشرطية الاتفاقية: ٢٦-١٩-١٩-٨٢.

الشرطية العنادية، اللزومية: ٨٢.

الشرطية اللزومية : ٤٣-٤٤-٧١٥٠ - ١٧٦-١٧٦٠.

الشرطيَّة المتَّصلة: ١٠٤٠-٢٠٤١.

الشرطية المنحرفة: ٥٨.

الشرطية المنفصلة: ١٥٠-١٩٠، ٥١-٥٠.

الشرطيات (تلازمها): ٧٧.

الشرطيّات=القفيّة الشرطيّة.

الشعر: ۳۰۳-۳۰۲-۳۰۲،۳۰۰،

الشعرالتام: ٣٠٤-٣٠٤.

الشنيع: ٢٣٥-٢٣٦.

الشكن: ٣١٩.

الشكابة: ٢٨٦.

الشكر: ٢٨٦.

الشكل: ١٠٢.

الشكل الأوّل: ١٠٣ مانتاجه ١٠٩ الى ١١٤

ضروبه المنتجة ١٠٥ ال ١٠٨ .مقلعتيه ١٨٢

ـ في الشرطيات ١٤٥-١٤٦-١٤٧-

من القياس المقشم ١٧٥.

الشكل الثاني: ١٠٣ انتاجه ١١٥ الى ١٢٤ ـضروبه

المنتجة ١٠٥ في الشرطيّات ١٤٧-١٤٧

ـمقدمتيه ١٨٢.

الشكل الثالث: ١٠٣ ـ انتاجه ١٢٥ ـ ١٢٩

بر 🖛

الرابط: ٣٨-٣٩.

رابطة التصلة ، المنفصلة: ١٤.

الرأى: ٢٨٥.

الرأى الكلى: ٢٠٦.

الرذيلة: ٢٩٠.

الرمسم: ١٩٤-٢٢٢، ٢٤٣-٢٦٤-

الرسم النام، النامَص: ٢٢٩.

الرواسم: ۲۸۴.

ەز#

الزوج: ۲۱۰.

زوج الزوج: ۲۱۱-۲۱۲.

الزمان: ٣٦.

...

السائل: ٢٦٧-٧٣٤. وصاياله: ٢٦١-٢٩٢- الجيد٢٦٣

-977.

السالبة: 40

السطح: ٢٦-٢١٣. السلب: ٣٢.

سلب ضرورة الايجاب، العدم: ٦٤.

سلب الضرورة عن الجانب الخالف: ٦٤.

سلب الضرورة عن الجانب الموافق: ٦٣.

السهاءوالعالم: ٢١٩.

سَوه التأليف: ٢٧٥.

سوءالتركيب: ۲۷۴-۲۷۵. سوءاعتبارالحمل: ۲۷۳.

،حبار، حس

السؤال (الجدل): ٢٤٢.

السوالب (عكسما) ٨٩.

.ضروبه المنتجة ١٠٥ مقدمت ١٨٢ .في الشرطيات ١٩٤٠. الشكل الرابع: ١٠٣ -انتاجه ١٣٦ الى ١٤٣ .ضر المنتجة ١٣٤ مقدمته ١٨٧ .في الشرطيات ١٤٧.

\* ص \* الصادق: ٢٣٩-٣٣٩. الصدق: ١٤. الصغري: ٢٠١-١٠٠. كيفيّة تحصيلها: ١٨٣٠ الصناعة: ٣٣٣. الصناعات الأربعة: ٢٠٠. صناعة الجذل، الحظابة، الشعر: ٣٠٠.

### \*فر\*

الصورة: ٢٤-٢٥-٧٠٧.

الفدّان: ٣٣.٣٧. الضرورية: ٣١- ٢٩١٠. الضرورية = القضيّة الضروريّة الضروريّة القضيّة الضروريّة الضروريّة الوصفيّة: ٧٧. الضروريّة الوصفيّة: ٧٧. الضروريّة الوقيّة: ٧٧.

#### وطه

الطبّ: ۲۱۶-۲۱۹. الطبيعة (علم): ۲۱۳. الطبيعي (علم): ۲۱۹.

الضمير: ۱۹۱-۲۸۲-۲۸۳.

**⇔ظ.** الظرّالغالب: ۲۷۷.

#3 # المرض العام : ٩. المرض العام : ٩. الكرّض الذاتي : ٢١١ - ٢١٠. المرضي : ١٤ - ٩٠. المرضية : ١٤ - ٩٠ المرض : ٣٠٠ المرض : ٢٠٠ الملّم : ٩. الملّم : ٢٠٠ الملّم الملّم : ٢٠٠ الملّم الملّم المام الملم الملاحث : ٣٠٠ . الملم الملوم الملم الملم المصولي الانفعالي : ٣٠٠ . الملم المصولي الانفعالي : ٣٠٠ .

الملّة (وقوعها موقع الفصل): ٣٢٧ الملّة (في القبيل): ١٩٠. الملّة التامّة، الماديّة،

الصورية ، الغائيّة : ٧٠٧. الملّة بالقوة ، بالفعل ، الجزئية ، الخاصّة ، العامّة ، الكليّة ،

> الناقصة: ۲۰۸. العلوم (تشاركها وتداخلها): ۲۱۸.

> > هغ. الغالط: ٢٦٩.

الغاية: ۲۰۷. الغلط (أسسامه): ۲۷۲-۲۷۲.

ەنە

الفاعل:۲۰۷. فروع المطالب: ۱۹۷-۱۹۷.

القضيّة الطبيعيّة: ٤٥. القصل: ۲۱-۲۱-۲۲-۲۲۷ واضعه: ۲۰۳. القفية العامّة: ٤٥. القضيّة المرفيّة: 27. القضيّة العرفيّة الخاصّة: ١٠٩. القضية الكسية: ٢٠٥. القضية الكلية: ٥٥-٥٥. القضيّة الحصورة: ٥٥- ١٥.

القضيَّة الخصوصة: ٥٤.

القضيّة المسورة: ٥٥-٤٥. القضية المشروطة = المشروطة

القضيّة الطلقة: ٦٣.

القضيّة المدولة: ٥٣-٥٥. القضية المتنعة: ٦٣.

القضية المكنة: ٦٣-٧١-عكسما ٨٨-٨٨.

القضيّة المنتشرة = المنتشرة.

القضيَّة المنحرفة: ٥٨.

القضية المهملة: ١٥-٥٥.

القضيّة الموجّهة: ٦٢-٦٣.

القضية الوصفية = الوصفية.

القضية الوقتية = الوقتية.

القول: ١١-١٢.

القول التام، الغيرالتام: ٣٧.

القول التقييدي، الجازم، المركب، الخبري: ٣٨-٣٨.

القول الشارح: ١٩٤.

القول الشمري: ٢٠٤.

القوّة: ٢٨-٢٨.

القياسات الشعرية: ٣٠٠.

القياسات المركبة تحليلها: ١٨٢.

القياسات المؤلَّفة من الحمليات والشرطيّات: ١٦٨.

القياسات المؤلَّفة من الحمليّات والمتصلات: ١٦٨-١٧٣.

القياسات المؤلَّفة من المتصلات والمنفصلات: ١٥٩-١٥٥٠.

•4

القاطم: ١٠٢.

فصل الخطاب: ٢٩٨.

الفضيلة: ٢٩٠.

الفعل: ١١-١٢.

الفكر: ١٩٥٠.

القافية: ٣٠٧.

القَسَم: ٣٨.

القسمة: ٢٢٥. قسمة الكلي الى جزئياته: ٢٢٥.

قسمة الكل الى أجزائه: ٢٢٥.

القسمة لابالفصول الذاتية: 222.

القضايا: ٢٦-٧٤ مواذها وجهاتها: ٦٧ نقسيمها: ٧١.

القضاما الشخصية: ٧٦.

القضايا الشرطيّة: ٧٧-٨١.

قضايا فطريّة القياس: ٢٠٣.

قضابا قياساتها معها: ٢٠٣.

القضاما المركمة: ٧٩.

القضيّة: ٣١٤-٥٤-٥٤-١٥٤

القضيّة البدسيّة: ٢٠٥.

القضية الثلاثية: ٣٨-٣٨.

القضية الثنائية: ٣٨-٣٩. القضية الجزئية: ٤٥.

القضية الحملية: ٥٤-٣٩. القضيّة إلر ماعيّة: ٦٣.

القضيّة السالية والمدولة: ٥٣.

القضية الشخصية: ٥٥.

القضيّة الشرطيّة: ١٤٠٠ ١٤٤ ٣٠٤٦ ٥٧٠٥٠.

القضية الضرورية: ٦٣.

كتاب الجدل: ٢٦١-٢٦٢. القياس: - ٩٩- ١٩٤. كتاب المواضع: ٢٦١-٢٦٢. أقسامه: ١٠١-انتاجه: ١٠٧-الكبرى: ۱۰۱-۱۸۳-۱۸۳. حدوده: ۹۹.۰۰۱.مقدماته: ۱۸۲ الكسى: ١٩٣-٢٠٤. ٣٠٨. صدق نتيجته مع مقدمات كاذبة: ١٨١. لواحقه: ١٨٠ - في الجدل: ٢٣٧ -الكلام (علم): ٢١٤. أعة من البرهان: ٢٠٠ والقثيل: ٩٩٠. الكلام الفيل: ٣٠١. الكلى: ١٢. القياس الاستثناق: ١٠١. القياس الالتزامي: ١٦٩-١٧٠. الكلي فالبرهان: ٢١١. الكليّات الخمسة ، الذائمة ، العرضيّة : ٢٢. القياس الافتراني: ١٠١. الكم: ٢٠-٢٦-٢٧. فياس التفكير = التفكير الكم=مطلب كم. القياس الجدل: ٢٦٩-٢٢٣. كمال البرهان ٢٢٨. القياس الحمل: ١٠٢-١٠١-١٠٢. الكيف: ٢٦-٢٧. القياس الحلق: ١٦٩-١٨٧-١٨٧. الكيف-مطلب كيف. قياس الدور: ١٨٣-١٨٥-١٨٦. ٢٦٧-١٨٦. الكيفيّات الاستعذادية والحسيسة والنفسانية: ٢٨. القياس الشرطي: ١٠٢-١٤٤. الكيفيّات الخنصة بالكيّات: ٢٧. القياس الشعري: ٣٠٢. قياس الضمرة الضمين -4-القياس الظني: ٢٨٣. اللازم المساوي: ٨. قياس المكس: ١٨٤-١٨٦-١٨٨. القياس المستقيم: ١٨٧-١٨٧.

اللازم المساوي: ٨.
اللاقوة: ٢٧-٢٨.
اللزوم: ٤٩-٣٧-٣٧.
اللزومية = الشرطية اللزومية.
اللزومية - الشرطية اللزومية .
اللزوميات: ١٤٥٠
اللنفظ: ٨ الم ١٧٠.
لم = مطلب ليم .

\*۱

ما=مطلبما. ماالذاتيّة:190. 199. مابه:200.

**a** 2a

القياس المؤلّف من المتصلة والمنفصلة: ١٦٧. القياس المؤلّف من الحملية وغيرها ١٦٨-١٧٣.

الكاذب: ٢٣٩-٢٣٩.

القياس المركب: ١٧٩-١٨٠.

القياس المستقيم: ١٨٨.

القياس المشاغي: ٢٦٩.

قياس المعارضة: ١٩٢.

القياس المقشم: ١٧٥.

قياس القاومة: ١٩١ ـ ٢٦٨.

المأخذ الأول، الثاني: ٢١٧-٢١٨. المتضايفات: ٣٧. المأخوذات: ٢٠٠. المتقابلان: ٢٣٦-٧٤-٢٣٦. المتقدم: ٣٤. الادة: ٢٠٠٢-٢٢-٧٠٢. المتناقضان: ٧٦.٧٤. ماقه:۲۰۷. المتواترات: ۲۰۲-۲۰۲. ماله:۲۰۷. المتواطى: ٩. مامنه: ۲۰۷. متى: ۳۰. مانعة الجمع: ١٧٩-١٥٦-١٥٩، ١٧٩. مانعة الحلق: ١٥٨ ـ ٨٣ ـ ١٥٠ - ١٥٨ ـ ٨٣ مانعة المثال: ١٩٤٠. المثلث المتساوي الأضلاع: ٢٢٣. مانعة الجمع البسيطة، المركّبة: ١٧. انجادل: ٢٩٧٠٢٠. ماهو: ١٦-١٧-٢٤٣. المقول في جوابه وفي طريقه: ١٦ الحاز: ۲۷۲۰۱. الحرّ مات: ۲۰۱ ـ ۲۰۵. الجسمات: ۲۱۸-۲۲۰. الماهية: ٢٠٧. الحيب: ٢٩٧-٢٩٥. مايحكم به ، عليه : ٣٨. الحاكاة: ٣٠٠ أقسامها: ٣٠٠ ٢٠٠. مبادىء الجدل: ٢٣٤. محاكاة استعارة: ٣٠٤. ماديء الحدود: ۲۲۲. المحاكاة بحسب الحيل: ٣٠٣. مبادىء العلوم: ٢١٣-٢١١١. محاكاة التشبيه: ٢٠٤. المياديء العامّة: ٢١٦. المحاكاة الشعرية: ٢٠٤.٣٠٣. ميدء البرهان: ٢٢٨. عا كاة المطابقة: ٣٠٣. المرهن: ٢٤٥. المحاكاة من باب الذوايع: ٣٠٤. المتأخّر: ٣٤. المحدود (تقدم أجزاء الحذعليه) ٢٢٩. المتبائنة: ١٠. الحسوسات: ٢٠٦٠٢٠١. المتداخلان: ٧٤.٧٣. الحصورات: ٧٧. الترادفة: ١٠. المصورة= القضيّة المصورة. المتشابه: 277. الحكوم به ، عليه :٣١٣. التصلات: ١٧٤-١٦٢-١٧٢ المحمول: ٢٩-٣٨-١٥-١٤-١٣. عکوسها: ۹۷. المحمول بالمواطاة، بالاشتقاق، بالطبع: ١٤. المتصلة = الشرطية المتصلة سورها ٥٧ -عكسها ٩٧. عمولات الجدل ٢٤٢-٢٤٣. نقيضها: ۸۲. الخاطب: ٢٨٠. المتصل القال الغرالقال: ٢٦.

المضادّان: ٧٢-٧٧.

الخاطبة: ٢٨٥.

الخطات: 129.

الختلات: ۲۰۰-۳۰۲.

المركب: ۲۳۱-۱۱.

المرتجات: ٣٣١.

مسئلة الجدل: ٢٤٢.

مسائل العلوم: ٢١٣-٢١٠. المستعاد: ٢٧٢.

.....

الستمعون: ۲۸۰.

المسلمات: ٢٠٠-٢٣٤.

المسوّرة= القضيّة السوّرة.

المشاجرات: ۲۹۱-۲۹۰

المشاجريّات: ٢٨٦.

الشاغبة: ۲۷۰

المشاغي: ٢٦٩.

المشاورة: ٢٨٩-٢٨٦.

المشتهات: ۲۷۰.

المشترك: ١٠-٢٧٢.

الشروطة : ٧٠ ـ ٧٠ .

المشروطة الخاصة: ٧٢ -٨٩ -١٠٩ عكسها: ٩٤

ـنقيضها: ۷۸.

الشروطة العامّة: ٢٩٧-٢٩٣ عكسها ٩٩ ـنقيضها: ٧٥. الشكك: ٩.

. . . . . . .

الشهور: ۲۳۰.

المشهور الحقيق: ٢٨١ -٢٨٢.

الشهورات: ۲۰۰۰-۲۳۳.

المشهورات الحقيقية: ٢٣٤-٢٣٠.

المشهورات الظاهرة: ٢٨١.

الشهوريّات الطّام: ٢٨٧-٢٨٧.

المشهوريّات الغيرالعظام: ٢٨٧.

المصادرات: ۲۱۶-۲۱۹.

المصادرة على المطلوب الأول: ١٧٦-٢٧٤-٢٧٠.

المصادرة على نقيض المطلوب: ٢٧٥.

الضاف: ۲۸.

الضاف اله: ٢٣١.

المضاف الحقيق: المشهوري: ٢٨.

الضمر: ٩.

المطالب: ١٩٥-١٩٨.

مطلب أي: ١٩٧.

مطلب أبن: ١٩٧٠٣٠.

مطلب التصديق: ١٩٥-١٩٦.

مطلب التصوّن ١٩٦-١٩٧.

مطلب كيف، كمّ، العلّه: ١٩٧.

مطلب لم: ۱۹۷-۱۹۸-۱۹۹

مطلب ما: ١٩٩٠،١٩٥.

مطلب من: ١٩٧.

مطلب هل: ١٩٦-١٩٨-١٩٩٠.

الطلقة: ٧١-٨٦-القضية الطلقة.

الطلقة الخاصة: ٧١.٦١ عكسها: ٩٣ نقيضها ٩٠.

الطلقة العاقة: ١٤ ـ ١٥ ـ ١٩٠ ـ ٧٠ ـ عكسها: ٩٣ ـ نقضها: ٧٠ ـ عند العقصها: ٧٠ ـ

الطلقة المامّة الوصفيّة ٨١-٧٨.

الطلقة الننشرة: 29.

الطلقة الوصفيّة: ٧٠.

المطلقة الوقتيّة: ٧٩.

الظنونات: ۲۰۰-۲۸۱-۲۸۲.

المعاني (تحاكيها): 304.

المعارضة: ٢٦٨.

المعتفر: ٢٨٦.

المدول: ٥٢.

المدولة = القضيّة المدولة.

المدولية = القضيّة المدولة.

معدولة الطرفين المحسول، الموضوع: ٥٢.

المتقدات: ٣٠٠. المعقولات الثانية: ٢١٣.

المعلوم: ٣١٠. المعلول (وقوعه موقع الجنس): ۲۲۷ المنة: ٢٤-٣٥.

الغالط: ٢٦٩.

الغالطة: ٢٧٩-٢٧٩. ٢٨٦.

المنالطة باحتلاف الاعجام، باختلاف الشكل، باشتراك التأليف، باشتراك القسمة: ٢٧٧.

> المغالطي: ٢٦٩. المارقات: ٢٤.

المفرد: ١١-١٢.

المقبولات: ٢٨١-٢٨٢.

المقدم: ١٠٤٠.

مقدمة الجدلى: ٢٤٧.

المقدمة الصغرى = الصغرى.

مقدمة القياس: ٩٩-١٠٠. المقدمة الكبرى = الكبرى.

المقشم = القياس المقسم.

القولات: ٣١-٢٣

المقول في جواب ما هو = ما هو. المقول في طريق ما هو= ما هو.

المقوم: ٢٠٩-٢١٠.

مقوم الماهيّة، الوجود: ١٥.

اللكات: ٢٨.

اللكة: ۲۲-۲۲-۲۷.

ملكة الجدل: ٢٣٩.

المانعة (ف الجدل): ٢٦٦. المتنعة = القضيّة المتنعة.

ممتنع الوجود: ١٣.

المكنة=القضية المكنة.

المكنة العامّة: ٦٥.٦٤ عكسها: ٩٣ نقيضها: ٧٧

.77-77-

المكنة العاقة الوصفية: ٧٨.

مكن الوجود: ١٣.

مَن =مطلب من.

المناظر(علم): ٢١٩-٢٢٠.

المنافرات: ٢٨٩.

المنافرة: ٥٨٥-٢٨٦.

المناقضة: ٧٧٨. المنتشرة: ٧٩-٧٨.

النطق: ٢٤١-٣١٣.

المنفصلات: 328.

المنفصلة = الشرطية المنفصلة.

المنفصلة الحقيقية: ١٥٠-٥١.

المنفصلة اللزوميّة: ٤٩-٠٠.

النقول: ٢٧٢.

المواضع: ٢٤٠-٢٤٧.

مواضع الاول والآثر: ٢٤٦

مواضع الاثبات: ٢٤٦.

مواضع الاعراض: ٢٤٦. مواضع التركيب الحالي: ٢٦٠.

مواضع التصاريف: ٢٥١.

مواضع التضادّ: ٢٥١.

مواضع الجنس: ٢٤٧٠٢٥٤.

مواضع الحلا: ٢٤٦-٢٥٨.

مواضع الحاضة: ٢٤٦-٢٥٧.

مواضع الفصل: ٢٤٦-٢٥٦.

مواضع النظائر: 201.

مواضع هوهو: ٢١٦-٢٤٦.

الموجبة: ٣٩.

المكنة الخاصة: ٧٧-٧٩.

هل البسيطة: ١٩٩٠. هل المركبة: ١٩٧-١٩٨-١٩٩. هوهو: ۲۹۱. المندسة: ٢١٩-٢١٣. الهبئة (علم): ٢١٩. الميثة القارة: ٢٦.

واحب الوحود: ١٣. الواجبة فبولها: ٢٠٠-٢٠١-٢٣٥. الواجب الحير: ٢٤٠. الواقع في طريق ما هو: ٢٥٤. الوجدانيّات: ٢٠١. الوجوب: ٦٣-٦٣. الوجود: ٧-٣-٣١٢-٣١٥. الوجود الذهني: ٣١٠-٣١٢. الوجودية: ٩٠٠٩٠. الوجودية اللاضرورية: ٨٠. الوزن: ۲۹۷-۲۹۸-۳۰۲. وصايا للمجيب: ٢٦٥. الوصفيّة: ٦٦. الرضع: ١٣-٢٦. وضع ماليس بعلَّة علَّة: ٢٧٤\_٢٧٠.

الوقتية: ١٨.

الوهميّات: ٢٠٠ ـ ٢٧٠.

ەي• المقن: ١٩٤٠ و ٢٠٥. اليقينيات: ٢٠٠. الموجبات (عكسها): ٨٦. الموجهة = القضية الموجهة. الموسيق: ٢١٩-٢٢٠. الوضع: ٢٤١-٢٤٧. موضع الاولي: ٢٥٠. موضع التساوى: ٢٥٠. موضع لحوق الضدّ: ٢٥٠. موضع المتشابهات: ٢٥٠.

الموضوع: ١٣ -٣٨ -٣٩ -٢٤٣ -٢١٣ -٢٨٤ -٢٨٤ . 444-موضوع نظر الجدلي: ٣٣٩.

الناقص: ۲۱۰ ـ۲۱۱. النتيجة: ٩٩ . ١٠٠٠ صدقها من مقدمات كاذبة: .141

النتيجة تتبع أخس المقدمتين: ١٠٦. النسبة: ٢٩. النصرة: ٢٧٩. النظارة: ٢٨٠. النفس: ٢١٢.

النوع: ۱۷-۱۸-۱۸-۲۲-۲۲-۲۲. نوع الأنواع: ١٩. النوع الاضاف، الحقيق، السافل، العالي، المفرد

المتوشط: ۲۰.

هل حمطلب هل.

## فهرس الأعلام الواردة ف الكتابين

أغذا لمكة ٢٧٧. شارح المقاصد: ۲۲۸. ارز كمونة: ٣١٨. الشيخ الرئيس: ١٩-١٩-٢٩-٢٠٠٣، ١١٤-١١٠ الأبيرى=اثرالدين. .TTA\_TTE\_TT. -YT.-1V1-10V-أبوعل = الشبخ الرئيس صاحب القسطاس: ٢٣٢. أثيرالدين الأبهرى: ٩٤٥،٥٠١ ١٣٦٨ ٣٧٨. صاحب المطارحات=السهروردي أرسطاطاليس: ٢٠٦ -٢٠٥ -٢٧٨ -٢٧٩ صاحب المطالع: ٣١٩-٣١٦-٣٢٤ وصاحب الذي وضع كتاب المنطق صاحب المنطق صاحب . 479 - 477-هذا الفت صاحب المنطق: ٢٩٩ . . ٣٠٠ . ٣٠٠. الأصوليّين: ٢٤٠. صاحب هذا الفنّ: ٢٨١ = ارسطاطاليس. العبرانين: ٣٠٠. اقليدس: ٢١٥-٢٢٣. العرب: ۲۹۰\_۳۰۰. الإمام الرازي: ١١٤ -٣١٣ - ٣١٠ - ٣٦٣ - ٢٢٨ الأمم القديمة: ٣٠٠. الفلاسفة: ٣٥. الأوائل: ٢٤ -٣٠ -٨١. الفرس: ۲۹۰-۳۰۰. الفخرالرازي-الامام الرازي. أكثرالأوائل: ٢٣-٥٠. الفقهاء: ١٩٠. براتسوماخس: ۲۹۸. بعض الفقهاء: ١٩٠. الترك: ٣٠٠. القنماء: ١٠٥٠-٩٠١، ٢٣٠-٢٣٠ د ٢٧٥ هاعة: ١٠٩. .T.Y-T.1-المكاء: ٢٠٩-٥٥-١٤ -٢١٣-٢١٦ قوم: ۳۰۲. الحكماء المتقدمين: ٣١٦. قوم غرمحققن: ٥٥-٢٠٢. الخواجه =المحقق الطوسي. المتأخرين: ٢٣-٤٨-١٠٩ -١٩٥١مه ١٩٥١م السريانيين: ٣٠٠.

سقراط: ۲٦٨.

السهروردي: ۲۱۵-۳۱۵.

السيدالشريف: ٣١٨-٣٢٨.

.TIT-TY -- TI 1- IVT- IVI-

جاعة من المتأخرين: ١٦٩-٣١٩.

أكثرا كمثا المتحرين: ٣١٣.

بعض المنطقيين: ١٤٤٠. ظاهري المنطقيين: ٢٥٤. قدماء المنطقيين: ٢٦-٧٧-١٩٤. الهند: ٢٧٣. اليونانيين: ٣٠. بعض المتأخرين: ۳۲۰. المتقدمين: ۳۱۱. المحدثين: ۳۱۰-۳۰۱. المحقق العلوسي: ۳۱۷-۳۲۸. المحققون: ۳۱۱. المعقدون: ۷۲۲-۳۷، ۱۲۹۰-۳۱.

### أساءالكتب

رسالة التصوروالتصديق: ٣٢٣. شرح الاشارات: ٣١٧. الشفاء: ٢٠٥٤ - ٣٢٠. الطارحات: ٣٢٨. اللخص: ٣٢٨. الماهج: ٣٠٠. الوجزالكبير: ٣١٨- ٣٢٠. النجات: ٣٢٠. الأسرار: ۱۳-۳-۱۳-۳-۱۹۳۳. الأسفار الألحية: ۳۱۳. الاشارات: ۲۲۹-۳۲۳. ۱۳۲۰ التلویات: ۲۲۹-۳۲۹. التلویات: ۲۲۹-۳۲۹. التلویات: ۲۳۸. ۱۳۲۰ التلویات: ۲۳۸. الجدل التلفاء. التلفاء. حاشية شرح الرسالة: ۲۳۱. حاشية شرح اللطالع: ۲۳۱. الحكاد التلفاء. ۲۳۱.